# 

THE MONTHU RT MAGAZINE WWW.ARTINPOST.

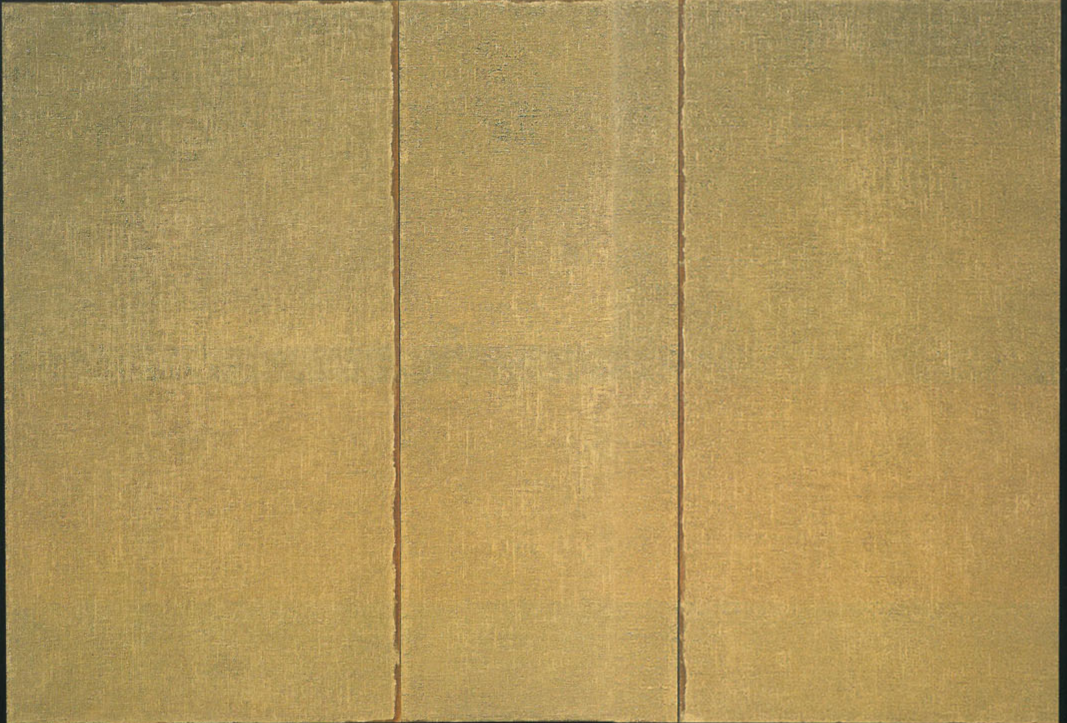
MBER 2014



201409

덴쌕티의 발견

문화체육관광부 선정 우수콘텐츠잡지 2014



하종현 (접합-7) 1982 마모찬에 유채 120×220cm 국립현대미술관 제공

# Dansaekhwa

단색화의 발견

special feature I

단색화의 세계: 정신·촉각·행위

운진성 규레이터 - 미술평론가

The World of Dansaekhwa:Spirit, Tactility, and Performance

Yoon Jin Sup A Curator and Writer

special feature II

추상의 윤리성, 또는 서양의 관점에서 본 단색화의 발견 일력산도라 연호 구전하임 미술관 이사아 미술부 상성 사니어 큐레이터

The Ethics of Abstraction, or, for the West, a Rediscovery of Dansaekhwa

Alexandra Munroe

Samsung Senior Curator, Asian Art, Guggenheim Museur

special feature II

시각적 촉감과 단색화

사이언 물리 작가 - 미술평론가

Tactile 'seeing' and Dansaekhwa painting Simon Morley An Artist and Writer

1960년대와 1970년대에 한국에서 발생한 미술 경향을 표현하기 위해 사용된 용어 '단색화', 최근 이 '단색화'에 대한 관심이 뜨겁다. 이미지를 그리는 대신 단일한 색조로 작업을 반복해 표현하는 이 추상기법은 모노크롬 혹은 회화 자체의 정의와 구분되며 독자적인 영역을 확보해 왔다. 중간 색조의 배경, 반복적인 무늬, 표면 위의 찢겨진 혼적들은 의도적으로 기존의 해석 방식을 피해가는 작품들을 탄생시켰는데, 사물과 회화 사이를 오가는 단색화의 추상성은 평면적이기 보다는입체적이고, 회화적이기 보다는 실험적이며, 순수하게 미적이기 보다는 개념적이어서 서구는 물론 아시아 내 다른 나라에서도 '아직 보지 못한 스타일'이라는 평가를 받아온 것이다.

이렇듯 분명한 영역을 확립하고도 "옛 것"으로 인식되던 작품과 작가 등에 최근 스포트라이트가 집중되자 "서구 미술계의 입맛에 따른 유 형"이라거나 "상업적 봉 업"이라는 비판도 따르는 것이 사실, 모노크롭 회화, 오노론 회화, 단색평면 회화 등 다양한 이름으로 불리다 "단색 화"란 고유영을 표기한지 불과 몇 해 만에 예상치 못한 호황과 염려를 한꺼번에 받고 있는 것이다.

한국 근현대 미술사에서 매우 중요한 위치를 차지하며 한국에서 비롯 된 가장 국제적인 미술 운동으로 인정받는 단색화, 그럼에도 불구하고 "유행을 뒷받침만할 당론이 없다"는 누군가의 지적엔 위라고 정식으로 대답할 수 있을까? 이때 마침 서울 한복관에 대규모의 단색화 기획전 이 열린다. 국제갤러리가 1, 2, 3관을 통틀어 오는 10월 5일까지 (The Art of Dansaekhwa)를 선보이는 것이다. 이에 '퍼블릭어트, 는 이 전시를 충릴 기획한 윤진섭을 비롯 알렉산드로 먼로 구전하임 미술관 아시아 미술부 큐레이터와 사이면 물리 미술평론가의 글을 통 해 "왜 단색화에 집중하는가?" "단색화는 과연 어떤 의미를 갖는가?" 에 대해 알아본다. 이 특집이 단색화에 대한 당론과 의재를 마련하길 바란다. • 기획 진행 정의주 반응성



# special feature I

# 단색화의 세계: 정신·촉각·행위

· 움찬섭 큐레이터 · 미술명론가

한국의 '단색화(Dansaekhwa)' "는 일종의 '초혼 (招魂)' 과도 같다. 그것은 한국의 혼을 오늘 이 자 리에 불러내는 일이다. 그 의식(儀式)은 한 번에 그 치지 않고 되품이 될 수 있는데,<sup>®</sup> 바로 그것이 한국 의 단색화가 비단 70년대에 성행한 미술 운동에 그 스 터미널에 진입하기 직전, '반포' 검문소에서 마 치지 않고 오늘 다시 되살아난 이유일 것이다.

1970년대의 단색화는 훗날 장성하여 미술대학에 진학한 나의 체험과 맞물려 있다. 70년대 중반, 홍대 서양화과 학생이었던 나는 당시 전위그룹으로 명성 읍 날리던 (S,T)의 멤버로 여러 전시회에 참가한 적 이 있으며, 《앙데팡당》, (서울현대미술제), 〈에골 드 서울〉 등 단색화 작품들이 많은 대형 전시를 보며

학생이자 작가로서 학창시절을 보냈다. 당시 제 3 공화국의 엄혹한 군부통치 하에서 단색화와 같은 '침묵의 언어' 가 탄생한 것은 역설이 아닐 수 없다. 대학 시절, 장받에 수염을 길렀던 나는 어쩌다 시골 고향집에 다녀오기라도 하면 버스가 강남 고속버 주치는 경찰의 검문이 두려워 가슴을 졸이곤 했다. 그 무렵 장발 단속은 여자들의 미니스커트 단속과 함께 경범죄의 주 메뉴였다. 김지하 시인의 '오저 (五威)' 으로 대변되는 민주화에의 열망은 대학가의 소요를 불러왔고 잇단 계엄령과 위수령의 선포는 정국을 얼어붙게 만들었다.

년대 초반부터 후반에 이르기까지 미협(한국미술 협회의 약칭)의 국제담당 부이사장(1970-77)과 이사장(1977-80)의 직함을 통해, 국제전에 대한 막강한 영향력을 형사했다. 미협의 막강한 조직력 을 등에 업은 그는 1972년에 무심사 전시회인 〈앙 데팡당〉전을, 1975년에는 〈서울현대미술제〉와 《에꼴 드 서울》등 실험미술 계열의 대규모 전시회 를 연이어 창설했다. 단색화의 주 무대가 된 이 전 시회들은 당시 전위내지는 실험미술 계열의 작가 들에게 초미의 관심사였던 파리비엔날레를 비롯 하여 상파울루비엔날레, 인도트리엔날레, 방급라 데쉬비엔날레, 카뉴국제회화제 등 세계 유수의 국 70년대 단색화 운동의 중심인물인 박서보는 70 제전 참가 작가들을 선정하는 중요한 장(場)이었





다. 당시만 하더라도 작가가 되기 위한 주 등용문 인 국전의 위세가 사그라들기 전이었다. 그러나 70 년대 초반에 박서보가 미협을 장악하면서부터 현 대미술에 대한 관심이 급증, 언론도 힘이 쇠약해진 국전보다는 해외 국제전 쪽으로 점차 보도의 방향 을 바꿔가고 있었다. 이 무렵의 사정에 대해 한국 과 일본을 오가며 한국 현대미술의 흐름에 큰 영향 을 미친 이우환은 다음과 같이 술회한 바 있다.

"나의 입장에서 단색파를 서술하자면, 72년 (양 데팡당〉전을 본 야마모토와 그를 내세우는 나카하 라, 그들의 통로인 나를 데리고 서울의 대장격인 박서보 선생이 앞장을 섰고, 서울 명동화랑이 거점 이 되어 단색화의 바람을 일으키는데 한 몫을 한 것 은 사실이다. 그러나 이들의 역할은 어디까지나 자 기 발견의 충동질이었고 그 계기에 힘을 실어주었 다는 말이지 다른 뜻은 없다. 간절한 잠재성의 꼬 투리에 외부의 충동질로 불이 불자 폭발적, 집단적 양식이 이루어진 것이다. 국내 쪽에서 볼 때 중요 한 것은 박서보 선생의 존재와 역할 없이 단색파는 거론 될 수 없고 이루어질 수도 없었다는 점이다. I. 당시의 억압적이고 폐쇄적인 현실과 소외된 비제 도의 상황을 무릅쓰고 가냘픈 내외 동풍을 중계삼 아 단색계통의 작가들을 부추기며 쏟은 그의 열정 과 행적은 실로 눈부시다."3

1970년대에 〈앙데팡당〉, 〈서울현대미술제〉,

〈에꼴 드 서울〉과 같은 대규모 현대미술 전시회는 덕수궁의 석조전 건물에 들어있던 국립현대미술 관에서 열렸다. 당시의 미술계 사정은 미술 인구에 비해 전시장이 부족한 상황이었다. 공공미술관이 라야 조계사 건너에 있는 미술회관이 고작이었고, 명동화랑을 비롯하여 현대화랑, 동산방화랑, 문헌 화랑, 선화랑, 통인화랑 등 약 10여 개의 상업화랑 들이 인사동 일대에 흩어져 있었다.

1960년대에 〈청년작가연립전〉 4과 같은 실험적 인 전시회가 주로 열렸던 중앙공보관은 소공동에 서 덕수궁 근처로 이전하면서 활력을 잃는 가운데 덕수궁 석조전의 국립현대미술관이 그 자리를 대 신하고 있었다. 경복궁 시절인 1970년대 초반 (A,G)와 같은 전위단체의 전시회를 열기도 했던 국립현대미술판은 1973년에 덕수궁으로 이전하 면서 〈앙데팡당〉, 〈서울현대미술제〉, 〈에꼴 드 서 울〉, 〈A,G〉, 〈S,T〉, 〈서울비엔날레〉 등등 전위적인 전시회들이 이곳에서 자주 열렸다.

한국의 단색화는 타자적 시선에 의해 발견되었다. 이는 내가 나의 몸에서 나는 냄새를 잘 맡지 못한 상태에서 남이 먼저 나의 냄새를 맡는 것과 같은 이 치이다. 1970년대에 한국의 단색화에 대해 가장 먼저 주목한 측은 일본인들이었다. 1975년, 일본

의 정상급 화랑인 동경화랑의 야마모토 다카시 사 장과 미술평론가 나카하라 유스케가 기획한 (한국 5인의 작가, 다섯 가지의 흰색〉전이 동경화랑에서 열렸는데, 초대작가는 권영우, 박서보, 서승원, 이 동엽, 허황 등 5인이었다. 전시서문에서 나카하라 유스케는 "색채에 대한 관심의 한 표명으로서 반 (反) 색채주의가 아니라 그들의 회화에의 관심을 색채 이외의 것에 두고 있음을 말해주는 것이다"라 고 하였으며, 미술평론가 이일 역시 서문에서 "우 리에게 있어 백색은 단순한 빛깔 이상의 것이 다..... 백색이기 이전에 백이라고 하는 하나의 우 주인 것이다."라고 썼다.5

나카하라가 적절히 지적한 것처럼, 한국 단색화 작가들은 색채 그 이상의 '무엇' 에 관심을 두고 있 었다. 그 '무엇' 을 가리켜 정신이라고 해도 좋고, 이 일이 말한 것처럼 하나의 우주라고 해도 좋을 것이 다. 보다 중요한 것은 비록 한국의 단색화가 1970년 대 초반에 서구의 모더니즘, 보다 정확히 말해 클레 메트 그린버그의 모더니스트 페인팅이나 미니멀 아 트와 같은 해외 사조에 의해 촉발되었지만, 그것을 발효시켜 독자적인 양식을 창출한 주체는 백색파 작가들이란 사실이다. 아마모토 다카시와 나카하라 유스케와 같은 일본의 미술관계자들이 주목한 것이 바로 이 한국의 '백색' 이었던 것이다. 그 중에서 특 히 나카하라는 "한국의 현대회화가 모두 구미와 똑

같은 떡락에 있다고 하는 것을 의미하는 것은 아니 다. 어느 화가의 작품에는 다른 나라의 현대회화에 서는 찾아볼 수 없는 특질이 뚜렷하게 나타나고 있 기 때문이다. 1973년 봄, 서울을 처음으로 방문하 여 어떤 화가의 작품을 접했을 때 나는 중간색을 사 용함과 동시에 화면이 매우 델리키트하게 처리되어 있는 회화가 존재하고 있음을 않았다." "고 쓴 바 있 다. 이처럼 일본인들의 백색에 대한 주목은 구한말 에 한국 땅을 밟은 벽안의 서양인들이 인상 깊게 본 백색과 일맥상통하는 부분이 있다.

"19세기 말, 근대화의 여명기에 이 땅을 밟은 서 양인의 눈에 조선은 조용한 '은자(隱者)의 나라' 로 비쳐졌다. 거리를 지나가는 사람들 중 "열에 아홉 은 흰옷을 입고 있었다."고 구한말에 조선을 찾은 한 서양인 기자는 쓰고 있다."

이 서양인 기자의 눈에 비친 흰색 또한 타자적 시선이란 점에서 우리의 주목을 끈다.\* 이른바 '백 의민족'의 표상으로서 한국의 백색이 지닌 문화적 상징성은 장구한 역사를 배경으로 배태된 것이다. 그러한 문화적 상징성은 다양한 문화적 자료체를 통해 수렴된다. 가령, 우리의 조상들이 입었던 흰 옷을 비롯하여 "달 항아리를 비롯한 각종 백자, 백 일이나 돌 등 인생의 중요한 통과의례 때 상에 놓이 는 백설기, 문방사우에 속하는 화선지와 각종 빛깔 의 한지" 등등이다. 그러나 한국의 단색회에 반드 시 백색만 있는 것이 아니다. 김기린의 경우에 보

듯이 검정색이나 청색, 노랑색, 빨강색, 녹색 등 오 방색이 있으며 다갈색의 흙벽을 연상시키는 하종 현의 배압법에 의한 단색화도 있다.

III

이번에 국제갤러리가 주최하는 〈단색화의 예술〉전 에는 1970년대 단색화 운동에서 핵심적인 역할음 한 일곱 작가가 초대되었다. 김기린, 박서보, 윤형 근, 이우환, 정상화, 정창섭, 하종현이 그들이다. 1920년대 후반에서 30년대 중반 태생인 이들의 연령은 대부분 80대에 이르렀으며, 그중에는 윤형 근. 정창섭 등 이미 작고한 작가도 있다. 이들은 화 단의 원로로서 40여 년 이상의 세월을 오로지 단색 화의 제작에만 매진해 온 작가들이다. 그 결과 이 들은 각자 독자적인 화풍을 수립, 거장의 면모를 보이고 있다. 2012년 국립현대미술관 주최의 (한 국의 단색화〉전 초대작가 중에서 이들보다 한 세대 위인, 이미 고인이 된 김환기와 곽인식을 제외하고 80대의 원로급 작가들 거의 전원이 초대받기에 이 른 것이다. 이번 전시의 출품작은 70-80년대에 제 작된 초기 단색화로 국한, 한국 단색화 운동의 생 생한 면모를 보여주고자 힘썼다. 그만큼 작품 선정 에 심혈을 기울였고 일부 작가의 경우에는 공립미 술관과 사립미술관에서 작품을 대여, 가능한 한 초 기 단색화의 풍경을 복원하고자 노력했다.

한국 단색화의 요체는 무엇보다 정신성, 촉각성,

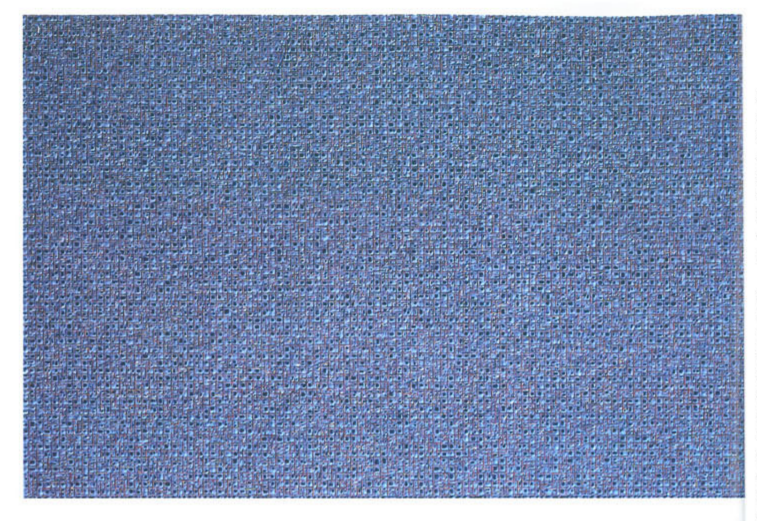
행위성에 두어진다. 이 요체가 일곱 작가의 작품 속에 고르게 스며 있다. 이들은 그러나 서로 동떨 어져 있는 것이 아니라 하나의 장 안에서 서로 경치 거나 스며드는 가운데 궁극의 지점을 향해 나아간 다. 가령, 촉각성은 행위의 '반복' 을 통해 마치 선 (神) 수행하듯 종국에는 고도의 정신성을 획득하 다. 과정으로서의 단색화의 제작 방식은 그런 의미 에서 일종의 '수행(performance)' 이라고 할 수 있 다. 이우화의 반복되는 선과 점의 행렴 박서보의 반복되는 선묘, 정상화의 반복되는 물감의 뜯어내 기와 메우기, 윤형근의 반복되는 넓은 색역(色域) 의 중첩, 정창성의 반복되는 한지의 경칭, 하종현 의 반복되는 배압(背壓)의 행위, 김기린의 반복되 는 물감의 분무(噴霧) 행위 등 반복적 행위는 이들 의 작품 속에 고르게 녹아 있다.

1970년대 초 중반을 점유한 단색화의 초창기에 이들은 백색을 비롯한 흑, 적, 청, 황, 녹 의 오방색, 혹은 갈색과 베이지를 비롯한 중성색을 통해 '색의 부정'을 실천해 나갔다. 이들이 드러내고자 했던 것은 색 자체가 아니라 '색을 넘어선' 그 무엇이었 다. 60-70년대 당시 한국과 일본의 가교 역할을 한 이우환의 다음과 같은 발언은 이와 관련해 볼 때 의미심장하다.

"70년대의 단색은 결코 색채론으로서의 색깔을 주장했다고 보기는 힘들다. 백색만이 아니었고 검 정, 갈색, 노랑, 붉은색, 푸른색, 회색 등등 다양했

- 1. 정량성 (편력22) 1968 센비스에 유제 146×111,5cm image provided by Kukie Gallery Couriesy of the trillet and Kukje Gallery
- 2, 정창성 (Raturn 77-E) 1977 중이에 혼합재료 130× 183cm Image provided by Kukje Gallery Courlesy of the artist and Kukje Gollery
- 3. 정원섭 (Tak84098) 1984 캔버스에 탁 70×120cm mage provided by Kukje Gallery Couriesy of the unist and Kukje Galfery







용진성은 충남 천안에서 태어나 홍약대학교 마술대학 회화과와 등 대학 원 미학과를 졸업하고 호주 뉴스턴 시트나 대학에서 마술시와 마술비병 으로 설략박사 학위를 받았다. 제 1, 2의 급주비안날리 특별한 급리이터, 제3의 서울국제이다어이프비안날리 전시충권도 살박물루바안날리 커이 서나, 인도트라앤날리 커미서나, 모천이시아미술제 조작위원장 경 전시층 감독, (단국의 단색화)전국립인대미술한 출청 휴라이트, 타이페이 현대 미술관(MCCA) 주의 (K-P.O.P.Progress/Otherness/Pay)전의 충감 또, 한국미술민론기업의 회장을 역임받다 전체 국제미술민론기업회 (AICA) 부회장 집 AICA KOREA 2014 조작위원장, 시트니테학교 미술 대학 영예교수로 있으며, '집의 언어, '연국 모더니를 미술인구, '병위 연술의 이론과 현장, 외 다수의 자서가 있다.

1. 강편호 (대제함) 2011 컨비스에 아크림박 183×260cm 학립 현대아용관 제공 2. 박사보 (요법NO.41-St) 1981 미모원에 유 돼, 연필 193.5×259.5cm Image provided by Kukje Gallery Courtesy of the artist and Kukje Gallery 다. 그런 색이 스스로의 톤만으로 수렴된 단색이었는데 그것들은 현실과 이어지는 색도 아니었고, 그렇다고 색 자체를 주장한 색도 아니었다. 다른 색과의 조화나 구체성을 띤 색, 즉 현실로서의 복합적이고 긍정적인 색깔의 발로는 아니었다. 최병소의 작품이 대표하듯이 초창기에는 부정 혹은 거부혹은 버팀의 추상성이 강한 의지의 물감이었으며, 어떤 의미에서 그것은 군정현실의 구체성에 대한비판이었으며 색의 부정이었다."<sup>100</sup>

반복되는 행위가 물감을 통해 이루어질 때 그렇 게 해서 이루어진 두터운 물감과 질료의 층은 시각 보다는 촉각을 자극하게 마련이다. 그리고 일종의 '몸성' 의 구현이라고 부를 수 있는 이 촉각성이 서 구 모노크롬 회화의 시각 의존적인 방식과 차별되 는 부분이다. 연필로 긋거나 색을 칠한 부분에 같 은 행위를 되품이함으로써 자신의 행위를 부젓하 는 방식은 결국 무(無)를 지향하는 의식의 발로이 다. 그것은 한국 문화예술의 근간이 되는 유교와 불교, 즉 마음을 비움으로써 인격의 도야를 꾀하는 수신(終身)과 수행의 예술적 실천이라고 할 수 있 다. 단색화의 이러한 특징에 대해 호의적인 타자적 시선은 비서구적 문맥에서 단색화를, 가령 '흰색 의 우세를 조선시대의 백자나 전통 불화 (Simon Morley), 혹은 '조선시대의 문화적 전통과 도교, 유교, 불교가 결합된 동양적 정신주의' (Henry Meyric Hughes)로 파악한 서구 비평가들의 견해 를통해느낄수있다."

단색화(Dansaekhwa)의 영어식 표기에 대한 서구 비평가들의 수용은 이제 점차 보편화돼 가는 추세이다. 변재 구글에서 'Dansaekhwa' 란 단어를 검색하면 약 2천개의 항목이 뜬다. 단색화(Dansaekhwa)는 목하세계를 항해 중이다. 국제 갤러리는 작년에 영국의 프리즈 아트페어에 《The Art of Dansaekhwa》란 타이블로 단색화를 소개해서 호평을 받았는가 하면, 뉴욕에 소재한 알렉산더 그레이 어소시에이츠 갤러리는 최근 〈근대의 극복, 단색화: 한국의 모노크롬 운동〉전 을 연 바 있다. LA 소재의 블럼 앤 포 갤러리 역시 올 하반기에 단색화전을 준비하고 있다. 그 외에도 해외 유수

의 미술관들이 단색화에 깊은 관심을 보이고 있다.

왜 이처럼 세계가 단색화에 관심을 보이고 있는 가? 그 이유는 단하나다. 단색화, 그 중에서도 특히 70-80년대의 초기 단색화가 지닌 예술적 우수성 때문이다. 서구의 미니멀 아트와는 다른 한국 고유 의 미학적 특성이 그 속에 담겨 있기 때문인 것이다. 정신성, 물성(촉각성), 수행성(행위성)은 한국 단색 화의 미적 특성으로서 시각중심적인 서구 미니멀 회화의 그것과는 분명히 차별화되는 요소들이다.

물론 그렇다고 해서 서구의 이론가들이 모두 한 국 단색화의 미학적 특징에 대해 동의하는 것은 아 니다. 미국의 저명한 미술평론가이자 아트 인 아메 리카의 수석 편집장인 리차드 바인은 유난히 아름 다워 보이는 단색화의 미적 특징이 서구인의 눈에 는 한낱 장식적인 것으로 비칠 수 있다고 말한다.10 하나의 현상을 놓고 나타나는 상반된 견해의 차이 는 형태심리학에서 흔히 예로 드는 토끼와 오리의 도형을 연상시킨다는 것이다. 한국에서는 단색화 를 전위적이며 실험적인 것으로 간주할 수 있지만 서구적인 시각에서 볼 때 그것은 매우 온건한 형태 의 미술일 수 있다는 것이다. 도전과 부정의 정신 으로 점철된 서양의 아방가르드 전통의 입장에서 볼 때 이는 매우 당연한 반응일 수 있다. 국제미술 평론가협회의 명예회장인 헨리 메이릭 휴즈 역시 급 속에서 이와 비슷한 견해를 표명해 단색화를 보 는 서양인의 관점과 기준이 다름을 알 수 있다.

IV.

한국의 단색화 역시 국전이라고 하는 아카데믹한 미술에 대한 반동으로 비롯되었다. 1970년대의 단색화 혹은 백색파는 당시만하더라도 현대미술과 이음동의어(異音同義語)로 통했다. 1950년대 후반의 앵포르멜 운동의 주역이었던 단색화 작가들은 1967년의 〈청년작가연립전〉에서 〈A、G〉<sup>160</sup>와〈S、T〉로 이어지는 오브제, 설치, 해프닝, 이벤트등등의 실험적 내지는 전위적인 운동에서 빗겨나 있다가 70년대 초반에 이르러 다시 현대미술의 고지를 점령한 반동 세력이었다. 70년대의 단색화가 지난 회화에 대한 부정의 정신은 현대미술의 맥락에

서 볼 때 평면성이란 서구적 개념에 한국의 정신성 을 접목시키는 결과를 낳았다. 단색화 작가들의 이 같은 서구 모더니티의 수용과 절충은 국제적 보편 주의를 향한 행진의 서곡이었다. 이른바 회화에 있 어서 현대성의 획득이 이루어지면서 지역적인 한 계로부터 벗어나 국제적인 열린 지평으로 나아가 게 되었던 것이다.

그 뒤로 40여 년의 세월이 흘렀다. 당시 40대에 불과했던 단색화의 주역들은 이제 80대의 노경에 접어들었다. 이 전시에 초대받은 작가들 중에서 정 창섭과 윤형근은 이미 유명을 달리했다. 한지(韓紙) 는 추운 겨울에 만져야게 맛이라는 의미에서 '한지(寒紙)' 라고 불렀던 정창섭과 평소에 인간적 덕목을 강조했던 윤형근은 분신과도 같은 작품들을 남겨놓은 채 말이 없다. 이우환은 구젠하임미술관의 전시에 이어 최근 베르사이유 궁에서 대규모 설치작업을 선보여 국제적 주목을 받고 있다. 배압법이란 독특한 기법을 창안한 하종현과 격자형의 패턴을 기본으로 뜯어내기와 메우기를 반복하는 정상화는 최근 들어 더욱 왕성한 창작열을 과시하고 있다.

한국의 단색화는 과연 어디로 가고 있는가? 거 기에는 부정과 긍정의 두 측면이 있을 수 있다. 그 것은 과연 초기의 정신을 견지하고 있는가? 어쩌 면 그것에 대한 진정한 평가는 오늘의 시점에서 내 려질 수 있는 성질의 것이 아닐는지도 모른다.

그러나 현실은 다가올 미래보다 더 중요하다. 그 렇기 때문에 우리는 리차드 바인의 조언처럼 세계 의 무대에 뛰어들어 "준비된 자세로 자신의 비평적 관점과 신념에 대해 논박" "할 수 있어야 한다. 바 인의 다음 글이 인상적이어서 여기에 인용하는 것 으로 글을 끝맺고자 한다.

"이 세계무대에는 한국 미술에 대해 의심하는 이들이 다수일 것이다. 그렇지만 동시에 그 무대는 상호 교류의 기회가 있어서, 고집 센 반대자로부터 배우고 또 역으로 영향을 끼칠 수 있는 유쾌한 기회 가 광활하게 펼쳐 있는 곳이다."

이 글은 필자 윤진섭이 국제갤러리 (The Art Of Dansaekhwa) 전 서문을 핀집, 구성한 것입니다.

#### 참고문헌

1) 단색회라는 명칭을 영어로 표기하게 된 유래는 다음과 같다. "2000년, 제3회 광주비엔날레 개막을 몇 달 앞둔 어느 날 밤, 당시 광주시 립미술관에서 열릴 예정인 (한일현대미술의 단면전)을 기획하던 나는 도록 의 교정을 보고 있었다. 이 전시는 한국의 단색회와 일본의 모노하(物 派Mono-ha)를 한 자리에 모은 것으로써 한일 현대미술 교류사에 남을 역 사적인 것이었다. '역사적'이라고 한 이유는 양국 현대미술사에서 높은 비중 을 차지하고 있는 이 두 미술 운동이 한 자리에 함께 하는 것 자체가 결코 쉽지 않은 일이었기 때문이다. 60년대 후반에서 70년대 초반에 걸쳐 두 나 리에서 거의 동시에 일어난 이 미술 현상을 30여 년이 호른 시점時間이서 다시 돌아본다는 것은 기획자의 임장에서는 흥분되는 일이 아닐 수 없었다. 내가 쓴 서문의 한글 원고를 다 읽고 나서 드디어 영문 번역본에 눈길이 가는 순간, 나는 중대한 결심을 하지 않을 수 없었다. 번역자는 "단색화"라 는 용어를 Korean Monochrome Painting 으로 번역을 했는데, 이는 당 연한 것이지만 나는 그 앞에 'Dansaekhwa' 라는 고유명을 써 놓았다. 이 땅에 'Dansaekhwa' 라는 영어명이 최초로 탄생되는 순간이었다. 문제는 그 다음이었다. 나의 입장에서는 전부터 생각해 온 것을 실행에 옮긴 것이 지만 스스로 범인 일에 책임을 지는 문제는 말이 쉽지 녹록치 않았다. 그 후 10여 년간 나는 단색화에 관한 글을 스무 팬 가까이 썼고, 그 결실은 2012년 3월 국립현대미술관에서 열린 (한국의 단색화(Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting)으로 맺어졌다. 지성이면 감천이라더니 드디어 기회가 찾아온 것이다. 이 전시의 초빙큐레이터로서 나는 전시와 학술세미나를 통해 단색화를 알리기 위해 노력했다." 윤진섭 (단색화의 세 계화를 위한 모석), 서울문화투데이, 2014, 3, 21

2) 이 초혼의식사하였業간의 매개체가 바로 한테징이다. 한이 맺혀야 그 한 을 풀기위한 기제로서의 초혼의식이 이루어진다. 이 한에 대한 미학적 양 시로는 김지하의 (예감에 가득 찬 숲 그늘)(실천문학사를 참고할 것. 특히 단색화와 관련해서는 "시김새는 안으로 쌓여서 발효해야 깊은 맛이 우러나 오는 가에요, 이것이 그늘이에요, 어렵습니다. 쉽지 않아요."(앞의 책. p. 65)는 문장이 임사적이다. "어찌면 이 현생[단색화를 가리킴이 쉽사리 확 산되고 정착될 수 있었던 연유에는 시대의 유행을 넘어 깊은 곳에 액맥이 흐르는 한국인 복유의 한(했이나 생명력의 표현론이 작동했는지도 모르겠 다."(이우환,"한국의 단색화, 국립한대미술관, 2012, p. 34)

- 3) 윤진성, "이우환과의 대화", "한국의 단색화, 국립현대미술관, 2012, p. 34 4) 1967년 12월 11일부터 17일까지 열린 '푸', '신전', '오라진' 동인의 연합 전시로서 여기서 한국 최초의 해프닝인 '비닐 우산과 촛불이 있는 해프닝이 법어졌다.
- 오광수, "단색화와 한국 현대미술", 국립현대미술관 주최 (한국의 단색 회)전 학술심모지엄 자료집 D. 21.
- 6) 나카하라 유스케 (한국 5인의 작가, 다섯 가지의 흰색)전 서문
- 7) 윤진섭, "마음의 풍경", "한국의 단색회, 국립현대미술관, 2012, p.8.
- 8) 이 '환옷'과 함께 또 하나의 한국적 특절이랄 수 있는 '고요'는 모두 외국인이 배라본 한국의 인상이란 점에서 우리의 논길을 끈다. 말하지면 타자적 시선인 것이다. 타자적 시선이란 우리의 의지와는 상관없이 그렇게 보이는 것을 말한다. 윤진성, '마음의 풍경', 앞의 책
- 9) 윤진섭, '마음의 붕경', (2012), 위의 글, p. 9.
- 10) 윤진섭, "이우환과의 대화", (2012), 위의 글, p. 35.
- 11) Simon Moriey, "Tactile Seeing: Some Thoughts on Korean Monochrome Painting"型 Henry Meyric Hughes, "The International Art Scene and the Status of Dansaekhwa" 智态.

12) 2012년 당시 국립한대술관 주최의 (한국의 단색화전의 부대행사로 열 린 국제학술세미니에 참석한 해외 인사는 두 사람이었다. 국제미술평론가협 해AICA)의 명예화장인 헨리 메이릭 휴즈와 이트인이메리카 편집장인 리차 드 바인[Richard Vine]이 그들이다. 그 중 헨리 메이릭 휴즈는 발제문에 'Dansaekhwa'라는 영칭을 사용했지만, 리차드 바인은 'monochrome painting'이라는 명칭을 썼다. 그러나 그는 그해 말에 금호미술관에서 열린 이열 교수의 전시 서문에 'Dansaekhwa movemeni'라는 용어를 사용, 관 점의 변화가 있음을 보여주었다. artasispacific은 2014년 7/8월호에 단색 화 특집을 살았다. Robert Lies, 'Reading Tansaekhwa Today-Beyond White), pp. 76-83, 여기서 'Tansaekhwa'란 표기는 미시건 대학의 교수 인 조앤 기의 표기법에 따른 것이다. 이에 대해서는 Joan Kee, (Contem porary Korean Art-Tansaekhwa and The Urgency of Methodi 297쪽을 참고할 것 한편, 국립한대미술관 주최의 〈한국의 단색화전〉국제학술 세미나에 참가한 흥가이 박사는 발표문을 통해 'Dansaekhwa' 라고 부르는 Korean Monochrome Painting'은 한국의 미술사적 전통에 고유할 뿐만 아니라 정신적이며 문화적인 계보를 지니고 있다는 관점에서 윤진섭의 주장이 매우 합당하다고 여겨지며, 나아가서는 같은 영어명, 즉 'Monochrome Painting'으로 일컬어지는 서구의 용어와는 근본적으로 다르다고 말하고 싶다. 나아가서는 그것의 한국어 동의어인 영어의 알파벳 표기와 관련하여 볼 때 'Tansaekhwa' 보다는 'Dansaekhwa' 로 표기되어야 한다고 본다. 나는 윤진섭의 이 말에 대해 강하게 느끼고 있으며 그런 관점에서 그의 건하에 전적으로 동의한다'고 말한 바 있다. 흥가이(Dr. Kai Hong), (Monochrome Painting), 국립한대미술관 주최 국제학술세미나 자료집 (2012), p. 42

13) 원제는 'Overcoming Modern, Dansaekhwa: Korean Monochrome Movemeni' Curated by Sam Bardaouil and Till Felirath, 단색화에 대한 다음과 같은 이들의 평가는 경청할 만 하다.

'단색화(Dansaekhwa)는 서구중심적인 미술사의 한계를 넘어 모더니티와 의 절충을 이룬 하나의 훌륭한 데이다. 앞에서 이루어진 간단한 설명은 소위 말하는 중심을 넘어서 모더니티를 둘러싼 담돈을 종종 혼란에 빠트라는 학신과 모방의 개념에서 비롯되는 착중(講談)으로부터 벗어날 것을 의미한다. 반면에, 그것은 일선에 선 자에게 독창적인 작가들로 이루어진 그룹이모더니티의 절충과 영속적인 현대성을 향한 그들의 욕망을 통해 성취한개념적이며 형식적인 역신들을 가져다주는 것을 목적으로 한다. 모노크롬 작가들에게 있어 모든하다는 것은 결코 예술적 생산의 서구적 모델과 동일시되는 문제가 아니었다. 또한 그것은 예술품 제작에 대해 확인히 다른 개념적이며 형식적인 접근의 특성들과 맞먹는 독특한 보편주의에 있어서의 신념도 아니었다.

- 14) Richard Vine, "When Korean Monochrome Faces West A Diemma of Perception", (한국의 단색화전 국제학술세이나 자료집 (2012), p. 32,
- Henry Meyric Hughes, "The International Art Scene and the Status of Dansaekhwa"

"서양에서 모더니즘은 다른 발생 기원을 가지고 있다. 그것은 계몽주의와 진보, 진화 그리고 평창주의 사상의 산물이었다. 따라서 '이방가르도'의 개 념은 다른 누구보다도 독일의 비평가인 폐터 뷔르거에 의해 썩 훌륭하게 이론화되었다. 미학적 용어로 볼 때, 그것은 주류 아카데미 미술과 미적 이 상주의에 반하는 포괄적인 반항이었다."

16) 전위를 의미하는 'Avant-garde'의 약칭, 1970년대 초반, 김인환, 오 광수, 이일 등 미술맹론가들이 가세하여 이론적 지지를 받은 이 그룹은 오 브제와 설치 중심의 실험적이며 전위적인 경향을 띠었다. 김구림, 곽훈, 김 차선(이상 '회화 68' 그룹), 이승조, 서승원, 최명명 (이상 '오리진' 그룹), 김한, 하중현, 박중배, 박석원, 심문성, 이승택, 신학철, 이강소, 이건용, 김 청정, 김동규, 송번수, 조성목 등이 참여한 이 단체는 1972년까지 모두 세 차례의 테마전을 가졌다. (확산과 환원의 역학)(1970), (현실과 실현)(1971), (탈관념의 세계)(1972)가 그들이다. 이들은 (A,G)라는 동명의 회지를 발간 하여 미술잡지가 희귀하던 당시의 미술계에 미술이론에 대한 독자들의 갈 증을 풀어주었다. 또한 이 그룹은 선언문을 통해 '전위에의 강한 의식을 전제로 비전 빈곤의 한국 화단에 새로운 조형질서를 모색 창조하여 한국 미술문화 발전에 기여할 것"을 표방하였다. 1974년에 국립현대미술관에서 열린 (서울비엔날레)는 마숨평론가 이일을 선정위원으로 위촉 국제전을 지항하였으나 단 1회에 그치고 말았다. 이 단체는 이듬해에 정기전을 열었 으나 이 전시에 참가한 'AG' 회원은 회장인 하종현을 비롯하여 김한, 신학 철, 이건용 등 단 4명뿐이었다. 이듬해인 1975년에 박서보가 주도한 (서울 현대미술제)와 (에꼴 드 서울)이 창립, 'AG를 비롯한 여러 단체의 흡수 통합이 이루어지면서 많은 수의 작가들이 백색 단색화로 전환 '단색파'의 회일화 현상이 두드러지기 시작했다. 윤진성, '한국 모더니즘 미술연구, 재원, 2000, pp. 93-101 참조, 윤진섭, 복원(復元) 1960-70년대 전위미 술, '한국현대미술 다시 읽기 II, '6,70년대 미술운동의 자료집 Vol. 2. ICAS, 2001, pp. 489-492 참조

17) Richard Vine, 위의 글, (2012), p. 40.

# The World of Dansaekhwa: Spirit, Tactility, and Performance

Yoon Jin Sup A Curator and Writer

Ι.

I believe Dansaekhwa<sup>10</sup> is about a certain "invitation of the dead" (*chohon*), that is, a ritual of calling back the spirit of Korea to here-and-now. The memorial ritual of chohon is not performed only once but can be repeated multiple times, <sup>20</sup> which is why Dansaekhwa has been revived today instead of remaining in the history of the 1970s.

The rise of Dansaekhwa in the 1970s coincided with my own experience in art school. In the mid-1970s I was majoring in Western painting (seoyanghwa) at Hongik University and participated in exhibitions as a member of S.T., an art collective famous for its avant-garde spirit. As an art student and artist myself, I was exposed to large-scale annual exhibitions, such as the Independent, the Seoul Contemporary Art Festival, and the École de Seoul, and during those years many Dansaekhwa works were shown. It is deeply paradoxical that the "language of silence" as it exists in Dansaekhwa was born under the military authoritarianism of the Third Republic. At that time we rejected the regime, and so I grew out my hair and beard, taking part in the Hippie movement that was in vogue but banned by the military leaders. After each sporadic visit to my family home in the countryside, I would feel sick with apprehension as the bus approached the Banpo security check point before its ultimate arrival at the Gangnam Express Terminal in Seoul. This was where the police crackdown occurred as they checked for men with long hair or women in mini skirts-a public misdemeanor. It was at this time that the passionate movement for democracy spurred by the dissident poet Kim Ji-Ha's Five Enemies (Ojeok) stirred university campuses across South Korea, just as the country's government instituted martial law and the garrison act.

As the central figure of the 1970s Dansaekhwa movement, Park Seo-Bo held high-level positions in the International Division of the Korea Fine Art Association-first as the vice chairman (1970-1977) and later as the chairman (1977-1980)-and exercised enormous authority in the presentation of Korean artists in overseas exhibitions. Supported by the Association's organizational power, Park instituted large-scale, experimental art exhibitions one after another: the Independent in 1972, and both the Seoul Contemporary Art Festival and the École de Seoul in

1975. Setting the stage for Dansaekhwa, these exhibitions served as important sites to select the Korean artists who would participate in prominent international art festivals such as the Paris Biennale, the Sao Paolo Biennial, the Triennial-India, the Bangladeshi Biennale, and the Cagne International Painting Festival. The possibility of joining the international art scene was a pressing matter for many avant-garde and experimental artists in Korea.

Until the 1960s, it was still the *National Art Exhibition* organized by the Ministry of Culture and Public Information that functioned as the gateway for young Korean artists to begin their career, and the National Art Exhibition's prestige was staggering. However, starting in the early 1970s when Park Seo-Bo rose as a main player in the Association, the public's interests in contemporary art began to increase, whereas the press gradually began focusing more on international exhibitions and less on the National Art Exhibition which had lost its clout. Lee Ufan, who traveled between Korea and Japan and exerted an extended influence on the direction of Korean contemporary art, once recalled the dynamics of this period:

Let me explain how I see the school of Dansaekhwa (dansaekpa) developing. Those spearheading the quest at the forefront were the gallery director Yamamoto who saw the Independent exhibition in 1972, the art critic Nakahara Yusuke at Yamamoto's heels, myself as a channel of communication between Korea and Japan, Park Seo-Bo as a commanding leader in Seoul. The important role played by the Myungdong Gallery as a base of its promotion cannot be denied. But our role was limited to urging the discovery of the self; it was little more than tallying additional momentum to a latent force. As soon as the external push ignited this ample potential, an explosive and collective trend began. When considering the Korean situation, it would have been impossible to accomplish or even discuss the school of Dansaekhwa without the presence and role of Park Seo-Bo. It was against the reality of oppression, exclusion, and alienation from the art institutions that Park Seo-Bo mediated, meting out the paltry resources inside and outside of Korea to encourage further development of the Dansaekhwa artists. His passion and dedication were indeed magnificent.<sup>30</sup>

special feature I dansaekhwa Yoon Jin Sup

In the 1970s, Seoul's large-scale contemporary art exhibitions were held in the National Museum of Contemporary Art housed in the Seokjojeon building at the Deoksugung Palace. Considering the artist population at the time, the art scene in Korea had a serious shortage of exhibition venues. The only public art space available for rental was the Art Center across the street from the Jogyesa Temple in Insa-dong. A dozen commercial galleries such as Myungdong Gallery, Hyundae Gallery, Dongsanbang Gallery, Sun Gallery, and Tongin Gallery were scattered in the vicinity of Insa-dong.

The Central Public Information Office, which housed experimental exhibitions like the Young Artists Coalition, <sup>0</sup> a decade earlier lost its vitality after relocating to the neighborhood of the Deonksugung Palace, giving its place to the National Museum of Contemporary Art in the Seokjojeon building. The National Museum has its own history: it was at first located within the Gyeongbokgung Palace, and its relocation to the Deoksugung Palace in 1973 opened a new era when it held exhibitions such as the *Independent*, the Seoul Contemporary Art Festival, the École de Seoul, A.G., S.T., and the Seoul Biennale.

# I.

Dansaekhwa was first recognized not by Koreans but by Japanese art circles. In the case of Dansaekhwa, it was the Japanese artists and critics that initially acknowledged its power. In 1975 Tokyo Gallery director Yamamoto Takashi and the art critic Nakahara Yusuke organized an exhibition titled Five Korean Artists. Five Kinds of White at Tokyo Gallery, one of Japan's premiere galleries. The five artists were Kwon Young-Woo, Park Seo-Bo, SuhSeung-Won, Lee Dong-Youb, and Hur Hwang, In the preface, Nakahara Yusuke wrote, "It is not an anti-colorist attitude that is expressed here as a way of demonstrating an interest in color. Their interest in painting is focused on something other than color." The critic Lee Yil also wrote in the preface, "To us the white indicates something more than a simple shade of color. Before it is the color white (baeksaek), it is a universe that we call baek."51 As aptly noted by Nakahara. Dansaekhwa artists of Korea had discovered an approach to painting that transcended the concept of color. We might describe this as spirit, or, as Lee Yil has noted, even an evocation of the cosmos. Most significantly, even though the inception of Dansaekhwa was prompted by the lineage of Western modernism-specifically, Clement Greenberg's advocacy of modernist painting or minimalist art-it was the Korean artists who devised their unique parameters of Dansaekhwa. The Korean interest in this meditation on the color white (baeksaek) was what initially stimulated Yamamoto Takashi and Nakahara Yusuke's interest; the latter noted, "What I mean is not that Korean contemporary paintings are aligned with the Euro-American trends. Some Korean painters certainly

demonstrate distinctive characteristics that do not exist in any other countries. On my first visit to Seoul in the spring of 1973, I recognized that the use of halftone colors and a delicate deliberation of the surface coexisted in a painting I saw."6 Such a keen focus on the color white seen among Japanese art circles is consistent with what impressed the first Western observers who landed in the Korean peninsula during the late Joseon period. "To the eyes of the Westerners who stumbled upon the late-19th century Joseon, the country was seen as a quiet 'hermit kingdom.' 'Ten out of nine on the street were dressed in white,' wrote a journalist who visited the Joseon Dynasty during its final years." 79 And despite the fact that his observation about the color white in Korean culture was inflected by his perspective as a foreign observer, 80 the cultural symbolism of white in Korea is historically accurate, as illustrated by their description as "the white-clad people." A wide range of examples from material culture support its importance not only in the clothing of our ancestors but also in "the white porcelain such as the moon jar, the white rice cake accompanying various ceremonies that marked important vestiges of life such as the hundredth-day or the first birthday of a new born, the white rice paper as one of the four essential friends of a scholar, and the traditional Korean paper in multiple shades." Having emphasized this, it is important to stress that Dansaekhwa does not consist solely of the color white. In the case of Kim Guilline, the five colors (obangsaek) of black, blue, yellow, red, and green are all used while Ha Chong-Hyun's method (baeapbub) of painting through the canvas evinces a dark brown mud-plastered wall.

### Ш.

The present exhibition, held at the Kukje Gallery and titled *The Art of Dansaekhwa*, includes seven artists who played a central role in the 1970s Dansaekhwa movement. They are Kim Guiline, Park Seo-Bo, Yun Hyong-Keun, Lee Ufan, Chung Chang-Sup, Chung Sang-Hwa, and Ha Chong-Hyun. Born between the late 1920s and the mid-1930s, most of these artists are more than eighty years old and some, like Yun and Chung have already passed away. All of them are respected artists with seniority, having devoted over forty years to the production of Dansaekhwa paintings. As a result, each has established his unique painterly style, an important distinction that constitutes a true master. The group showcased here includes all but two artists-Kim Hwan-Ki and Quac In-Sik who are a generation senior to the rest and have passed away-who were included in the exhibition *Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting* presented in 2012 at the National Museum of Contemporary Art, Korea. With a goal of capturing the vivid context of the original Dansaekhwa movement, the exhibition at Kukje also focuses on their work from the 1970s and the early 1980s. The curatorial selection process has required tremendous dedication as

some of the works are borrowed from museums across Korea. Gathering all of these historically vital works of art is an ambitious and important attempt at restoring the cultural context of the early Dansaekhwa movement.

The core of Dansaekhwa is revealed in its spirit, tactility, and performance, all of which are imbued in the works of these seven artists. These elements are not, however, distinct from one another, rather, they overlap and are complimentary, coalescing in a finite point. The quality of tactility, for example, embodies an acute Zen spirit in the focused repetition necessary for its manufacture and composition. In this way the mindful production of Dansaekhwa as a process can be considered as a type of performance, fully integrated and visible in their works-in Lee Ufan's repeated points and lines, Park Seo-Bo's repeated écriture (*myobub*), Chang Sang-Hwa's repeated carving and filling, Yun Hyong-Keun's accumulation of large planes with paint, Chung Chang-Sup's layering of mulberry paper, Ha Chong-Hyun's process of painting through the obverse of the canvas, and Kim Guiline's repeated application of layers of spray paint.

Active in the early and mid-1970s, the period considered as the beginning stage of Dansaekhwa, these artists used not only white but black, red, blue, yellow, and green, as well as the neutral colors of brown, grey, and beige. This limited palette was intentional and reflected their belief in a so-called "denial of colors." What they sought to unveil in these sparse works was not color but something "beyond colors." With this in mind Lee Ufan, who is acknowledged as having been the bridge between South Korea and Japan during the 1960s and the 1970s, has made a striking observation:

It is not plausible to interpret that the monochrome in the 1970s promoted a theory of color. There was not only the color white, but also various colors such as black, brown, yellow, red, blue, grey, and so on. Each of these colors was presented as a solid plane that maintained its own tone. It was not color that connected the painting to reality, while at the same time it did not argue for color for its own sake. Neither did it form harmony with other colors, nor did it express concreteness, that is, a manifestation of complex and positive color in reality. As seen in the work of Choi Byung-So during the beginning of the movement, the medium of paint signified a strong will of denial, rejection, or perseverance in its abstraction. In a sense, it was at once a critique of the concrete reality under military dictatorship and a denial of color.

If paint is the medium through which the act of repetition is realized, the resulting layers of thick paint and its materiality provoke a response that is less visual than tactile. This tactility found in Dansaekhwa-which can be viewed as a realization of the "physicality" or "bodily character" (monseong) is different than what is seen in Western monochrome paintings that promote a reliance on the visual. The repetition

of a singular act in the same location-such as drawing in pencil and applying paintreveals a gesture of denying one's own act and ultimately points to the pursuit of
nothingness. This perspective frames an artistic practice influenced by the moral and
physical training of Taoism and Buddhism, two fundamental foundations of Korean
art and culture. Other critics such as Simon Morley have written about the
importance of these traditions on Dansaekwha noting, "the prevalence of white or
off-white tones in many of these works can be related to uniquely Korean responses
to Taoist, Buddhist, and Neo-Confucian concepts that reveal themselves in
traditional Korean Buddhist painting and the white porcelain of the Joseon Dynasty."
In much the same vein, Henry Meyric Hughes considers Dansaekhwa as exhibiting
"oriental spiritualism, of a rather generalized variety, often combining elements of
Taoism, Confucianism and Buddhism."

10

It is now increasingly common for Western art critics to write the English transliteration of Dansaekhwa instead of its translation, "Korean monochrome painting." <sup>120</sup> If one searches for "Dansaekwha" on the internet, approximately two thousand items appear on the screen-proof that it is experiencing a profound growth and recognition around the world. Last year, Kukje Gallery presented a group of paintings under the title *The Art of Dansaekhwa* at London's Frieze Art Fair, eliciting profound interest, while the New York-based gallery Alexander Gray Associates presented *Overcoming the Modern. Dansaekhwa: The Korean Monochrome Movement*, <sup>130</sup> and Blum and Poe Gallery in Los Angeles is preparing an exhibition of Dansaekhwa to be held later this year. This coupled with a surge in interest from art museums around the world suggests that the importance of Dansaekwha and its place in art history has finally been established.

Why is Dansaekhwa attracting such renewed worldwide attention- There is only one reason: the works of Dansaekhwa, especially those from the 1970s and the early 1980s, are examples of profound artistic excellence. These works also demonstrate aesthetic characteristics particular to South Korea and distinctive from the Minimalist artworks of the West. The aesthetic attributes of Dansaekhwa, such as spirituality, materiality (tactility), and execution (performativity), are conspicuously different from the Minimalist paintings centered on the ocular.

Of course, that does not mean all of Western art theorists are on the same page about the aesthetic properties of Dansaekhwa. Richard Vine, a renowned American art critic and the managing editor of *Art in America*, suggests that to the Western eye, the exceptional beauty of Dansaekhwa may appear merely decorative. <sup>140</sup> The difference in perspectives on a single phenomenon has led Vine to evoke the frequently quoted example in Gestalt psychology of the difference between a rabbit and a duck. That is, if Dansaekhwa represents an avant-garde

dansaekhwa dansaekhwa special feature 1 Yoon Jin Sup

and experimental spirit in Korea, it can then be seen as promulgating formal complicity. When taking into consideration the tradition of the Western avantgarde as one founded on a spirit of confrontation and rejection, such a response to Dansaekhwa is only natural. Henry Meyric Hughes, the honorary president of the International Association of Art Critics, also expresses a similar concern, which makes clear that the Western reception of Dansaekhwa itself is varied depending on the position and the standard of the viewer. 151

# IV.

Given this critique, it is vital that we establish that the beginning of Dansaekhwa was likewise marked by a reaction to the academicism of the hitherto mentioned National Art Exhibition in Korea, Back in the 1970s, Dansaekhwa and another term baeksaekpa (or the School of White) were synonymous with hyundaemisul (contemporary art). In the Korean context, Dansaekhwa artists constituted a force of resistance, having been initially active as the main protagonists of the late 1950s Art Informel movement. In this context, they remained distant from subsequent experimental and avant-garde art movements that began later with the 1967 Young Artists Coalition and continued in the collective activities of A.G. and S.T., both of which involved object-based, installation-oriented productions, happenings, as well as event-based performances. 40 Having remained separated, it wasn't until the early 1970s that Dansaekwha artists reclaimed the high ground of contemporary art. The will to deny painting conspicuous in 1970s Dansaekhwa should therefore be recognized as embodying a creative synthesis of the Western concept of flatness and the Korean spirit. Dansaekhwa artists' adaptation of and negotiation with Western modernism was a prelude to a more international universalism. Such achievement of hyeondaeseong (contemporaneity) in painting made possible the advancement and opening up of the field beyond the limitations of the local. Forty years have passed since then. The central figures of Dansaekhwa who were merely in their forties are now in their eighties. Among the artists presented in this exhibition, the various artists have followed different paths. Chung Chang-Sup and Yun Hyong-Keun have unfortunately passed on but left us with a tremendous legacy. Chung used to play on the homonym by designating hanji (Korean paper) as hanji (the paper of winter) because he believed that working with the paper in the winter effectively brought out its material properties, while Yun was widely known for his deep ethical values. Lee Ufan has been the most widely celebrated artist, having a solo exhibition at the Guggenheim Museum in New York in 2011 and a major installation at the Palace of Versailles in the summer of 2014. Ha Chong-Hyun and Chung Sang-Hwa continue to have extraordinary energy and are more vigorous today than ever.

We are compelled to ask: Where is Dansaekhwa heading-This guestion evokes both positive and negative outcomes. Is it adhering to its initial spirit- Perhaps a true evaluation of Dansaekhwa might not belong to the present. Be that as it may, the present moment is more important than the future. In response to Richard Vine's admonition, it's now time to plunge ourselves into the world stage and "be ready and able to argue [our] critical points, [our] beliefs, in an open forum."17) As a way of concluding my curatorial essay, I will quote Vine's words that left a deep impression on me, "But on the world stage, where the doubters may be legion but the opportunities for interaction and thus for both influencing and learning from one's most adamant opponents are exhilarating and vast."180

Yoon Jin Sup is a curator and writer. He holds a BA in Western painting and an MA in Aesthetics from Hongik University and a doctorate in Philosophy from the University of Western Sydney in Australia, He curated the 1st Gwangju Biennale Special Exhibition in 1995, Coinciding with the 3rd Gwangiu Biennale (2000), he curated the Biennale's special exhibition-The Facets of Korean and Japanese Contemporary Art, the first exhibition that brought Dansaekhwa and Mono-ha together in one place. Yoon has also served as a commissioner of São Paulo Biennial (2002), the general artistic director of the 3rd International Media Art Biennale of Seoul (2004), committee head-cum-general artistic director of Pocheon Asian Art Festival (2005), and the artistic director of K-P,O,P at Taipei MOCA. A past president of the Korean Art Critics. Association his most recent curatorial work includes Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting, which he guest-curated for the National Museum of Contemporary Art, Korea (2012). He is currently Vice President of International Association of Art Critics (AICA) and President of AICA KOREA 2014 and an honorary professor of Sydney College of the Arts. He has written numerous books including Body Speaks (2009), A Study of Korean Modernism (1997), and Performance Art: Its Theory and Reality (1995).

1) The origin of the English transiteration "Dansaekhwa" is the following: In 2000, a few days before the opening of the 3rd Gwangju Biennale, I was editing a catalogue for the upcoming exhibition The Facet of Korean & Japanese Contemporary Art that I curated at the Gwangiu Museum of Art. By bringing together the Korean Dansaekhwa and the Japanese Mono-ha, the exhibition was to mark a monumental moment in the history of artistic exchange between the two countries, I emphasized its historical significance because of the difficulty of bringing the two artistic movements together, each of which occupies a prominent place in their respective country. The idea of looking back, more than thirty years later, at the artistic movements that erupted in the two countries almost simultaneously in the late 1960s and the early 1970s was a profound opportunity. After giving one final look at the catalogue entry I had written in Korean, I looked at its English translation and I could not help but make a significant observation, Although it only made sense that the translator initially wrote the faithful translation of "Korean Monochrome Painting." I telt compelled to add the transiteration of its proper name Dansaekhwa. The problem came thereafter, however, Even though I had long thought about such a translation method, a certain responsibility came with this act. For the following ten years, I wrote close to twenty essays on Dansaekhwa, a path that ultimately culminated in my curating the exhibition Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting, which I guest-curated for the National Museum of Contemporary Art in Korea in March 2012. By organizing an accompanying academic conference, I sought to promote Dansaekhwa. Yoon Jin Sup, "The Groundwork for Globalization of Dansaekhwa," (Dansaekhwa uisegyehwareulwihanposeog) in Seoul Culture Today March 21, 2014.

2) Such a ritual for the dead is mediated by han, the deep and lingering resentment, The accumulation of han over time is a premise for the ritual that is enacted to vent one's han. The tollowing phrase in Kim Ji-Ha's writing alludes to Dansaekhwa in particular: "The Korean vibration (sigirmsae) can only manifest its aesthetic import when it comes from what has long accumulated in the heart. That is the shade, it's difficult. If's not easy," For more on the aesthetic implications of han, see Kim Ji-Ha, The Shades of a Forest Filled with Premonition (Yegamegadeugchan sup geuneut) (Seoul: Slicheonmunhagsa, 1999), 65. Lee Utan also said the following in the author's interview with him in 2012 "As to how this artistic phenomenon was so easily spread and settled among the artists, Korea's own unique philosophy for expressionsomething about sorrowful bitterness (hart) or the vitality that runs deep in the veins of every soul, might have had an influence. Dansaekhwa was not a choice made from the fashion of the time." Youn Jin Sup. "Interview with Lee Utan." in Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting.exh, cat. (Seoul: National Museum of Contemporary Art, 2012), 34,

3) Ibid.

4) Held between December 11-17, 1967, it was an exhibition organized by a coalition among three art collectives-Mu, Sinjeon, and Origin-and included A Happening with a Vinyl Umbrella and Candlelight, the first "happening" in Korean art history.

5) Oh Kwang-Su, "Dansaekhwa and Korean Contemporary Art," in Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting, conference proceedings (May 8, 2012), 21,

6) Nakahara Yusuke, preface to exhibition Five Korean Artists, Five Kinds of White, (Translator's note: The original text was written in Japanese. The present English text was translated from the Korean translation)

7) Yoon Jin Sup, "Landscape of the Mind," in Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting exh. cat. (Secul: National Museum of Contemporary Art. 2012), 8.

8) I have noted elsewhere "It should be noted that the characteristic of calmness, which is an essential quality of the Korean nation in a similar way as white clothing, is also an impression of the foreigner-that is, a perspective held by the "other." Here, the perspective of other is operative regardless of our own will for representation" Ibid. 9) Ibid. 9.

10) Yoon, "Interview with Lee Utan," 35.

11) Simon Morley, "Tactile Seeing": Some Thoughts on Korean Monochrome Painting," unpublished manuscript, Henry Meyric Hughes, "The International Art Scene and the Status of Dansaekhwa," in Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting. conference proceedings (May 8, 2012), np.

12) Two critics from abroad participated in the international academic conference accompanying the 2012 exhibition Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting they were Henry Meyric Hughes (the honorary president of the International Association of Art Critics) and Richard Vine (the managing editor of Art in Americal, Although Hughes used the term Dansaekhwa and Vine used the term monochrome painting, the latter shifted his stance on the term later that year when he wrote a preface to an exhibition in the Geumho Art Museum. The magazine ArtAsiaPacific featured a special issue of Dansaekhwa in the summer of 2014. See Robert Lifes' "Reading Tansaekhwa Today-Beyond White," ArtAsiaPacific July/August, 2014, 76-83. The expression "Tansaekhwa" originates from Joan Kee's Contemporary Korean Art Tansaekhwa and The Urgency of Method (Minnespolis: Minnesota University Press, 2013), Hong Kai, a participant in the said conference at the National Museum of Contemporary Art, Korea, notes: "I want to state that Yoon Jin Sup is surely right to insist that Korean Monochrome Painting be called 'Dansaekhwa' in so far as it is not only indigenous to the Korean art historical tradition but also has a spiritual and cultural genealogy, quite radically different from its Western counterpart referred to by the same English name-namely, 'Monochrome

Painting. Furthermore, insolar as it is an English-alphabetical transcription of its Korean equivalent, it should be transcribed as "Dansaekhwa" rather than as "Tansaekhwa" I know Yoon Jin Sup feels strongly about it and I completely agree with him on this point," Hong, "Monochrome Painting," conference proceedings, 42,

13) The evaluation of Dansaekhwa stated by the two curators, Sam Bardaouil and Till Fellrath, found in this catalogue's pages 53-54 is worth quoting here again; \*Dansaekhwa is one great example of the negotiation of modernity beyond the confines of a western-centric history of art. The brief account laid out in the preceding is meant to steer the emphasis away from an entanglement with the notion of innovation and imitation that the discourse around modernity beyond the so-called centre is often embroiled with, instead, it aims to bring to the fore the conceptual and formal innovations that a group of seminal artists have achieved through their negotiation of modernity and their desire for constant contemporaneity. For the Monochrome artists, being modern was never a matter of identification with a Western model of artistic production. Neither was it a faith in a particular universalism that levels the specificities of distinctly different conceptual and formal approaches to art making." Bardaoul and Feltrath. "Dansaekhwa: When less becomes so much more." 14) Richard Vine, "When Korean Monochrome Faces West A Dilemma of Perception," in

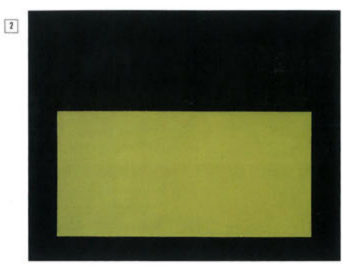
Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting conference proceedings (May 8, 2012), 34, 15) Henry Meyric Hughes, Ibid. 'Modernism, in the West, had a different genesis, It was the outcome of the Enlightenment and of ideas of progress, evolution and expansion. Hence the concept of an 'avant-garde,' which has been ably theorized by the German critic, Peter Burger, among others, in aesthetic terms it was the expression of a comprehensive revolt against mainstream academic art and aesthetic idealism.

16) As an art collective that existed in the early 1970s, A.G. takes its name from the abbreviation of "avant-garde," The collective mainly produced works based on objets and installation, and gained critical support from art critics such as Kim In-Hwan; Oh Kwang-Su, Lee Yil, The participating artists included: Kim Ku-Lim, Gwak Hun, Kim Cha-Seob of the group Painting 68, Lee Seung-Jo, SuhSeung-Won, and Choi. Myoung-Young of the group Origin, and Kim Han, Ha Chong-Hyun, Park Jong-Bae, Park Seok-Won, Shim Moon-Sup, Lee Seung-Taek, Sin Hak-Cheol, Lee Gang-So, Lee Geun-Yong Kim Cheong-Jeong Kim Dong-Gvu Song Beon-Su Jo Seong-Muk. Until 1972, the group held three thematic shows The Dynamics of Expansion and Reduction (1970), Reality and Realization (1971), The World Beyond Ideology (1971). The collective also published the eponymous journal, which guenched the art world readers' thirst. According to the group manifesto, A.G. seeks "to contribute to the development of Korean art and culture by devising and creating a new visual order with a strong avant-garde spirit in order to rectify the Korean art scene that currently lacks a vision." In 1974, the Seoul Biennale held at the National Museum of Contemporary Art. Korea envisioned an international art exhibition by appointing Lee YII to head the selection committee but the exhibition ended its life after the first edition. A.G. held its group exhibition the next year, only with four participating members that included Ha Chong-Hyun as the president, Kim Han, Sin Hak-Cheol, and Lee Geun-Yong, In 1975 the inception of the Seoul Contemporary Art Festival and Ecole de Seoul. spearheaded by Park Seo-Bo, resulted in the absorption of many experimental art collectives, while generating a consolidation of diverse artistic styles into Dansaekhwa as many artists geared towards monochrome paintings based on the color white. Youn Jin Sup, A Study of Korean Modernism (Hanguk modeonijeum misul yeongu) (Seoul: Jewon, 2000), 93-101, Also see: "Restoration: 1960-70 Avant-garde Art" (Bokwon 1960-70neondae jeonwimisult, Rereading Korean Contemporary Art II Compilation of 60-70s Art Movement Vol. 2 (Hanguk hyeondae misul dasiliggi II, 6,70nyeondae misulundonguijalyojib) (Seoul: ICAS, 2001), 489-492,

17) Richard Vine, Ibid., 40.

18) Ibid.

48 September 2014



# special feature II

# 추상의 윤리성, 또는 서양의 관점에서 본 단색화의 발견

알렉산드라 면로 구겐하임 미술관 아시아 미술부 · 삼성 시니어 큐레이터

1956년 중국화가 장 다쳰(張大千)은 피카소를 만나 기 위해 프랑스 리비에로 떠났다. 그는 피카소를 근 대미술의 현존하는 최고 작가로 여겼고, 피카소는 장 다쳰을 현존하는 최고의 전통회화 작가로 생각했 다. 이 두 거장의 만남은 국제 미술계가 서예적 추상 어법을 통해 회화적 보편성을 추구하던 그 당시 세 간의 큰 관심을 이끌었다. 피카소는 중국 수묵화의 뛰어난 예술성에 찬사를 보내며, 장 다쳰에게 직접 '중국 붓과 먹물'을 이용한 그의 실험적인 작업을 보여주어 깊은 인상을 남겼다. 전해진 바에 따르면 장 다쳰은 피카소가 핵심을 놓치고 있다고 지적했다 고 한다. 피카소가 사용한 검정색은 단순한 검정색 일 뿐이었다. 동양 수묵화에서 진정한 거장은 한 가 지 먹물로 만 가지의 색상을 이끌어 낼 수 있다.

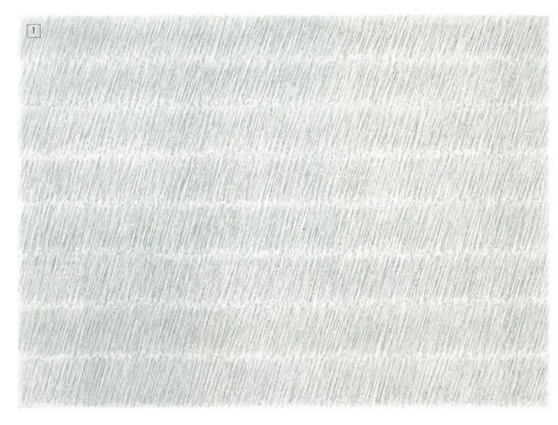
한국의 '모노크롬 회화' 는 '단색화' 로 불린다. 하 지만 비평가들이 지적하고 있듯이, 1960년대와 1970년대에 한국에서 발생한 미술 경향을 표현하기 위해 사용되기 시작한 이 용어 "단색화" 가 지칭하는 작품들은 모노크롬 혹은 회화 자체의 정의에 속하지 않는 경우가 많았다. 중간 색조의 배경, 반복적인 무 늬, 표면 위의 찢겨진 흔적들은 의도적으로 기존의 해석 방식을 피해가는 작품들을 탄생시켰다. 사물과 회화 사이를 오가는 단색화의 추상성은 평면적이기

보다는 입체적이고, 회화적이기 보다는 실험적이 며, 순수하게 미적이기 보다는 개념적이다. 장 다쳰 의 먹물의 사용이 보여주듯이, 단색화의 과감한 단 치를 차지한다. 많은 비평가들은 단색화를 긍정적으 순성은 또 다른 세계로 향하기 위한 수단이다.

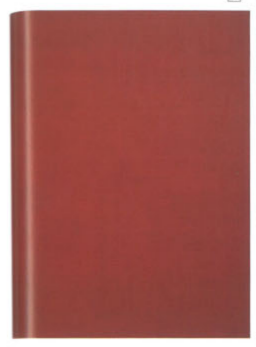
단색화는 일제강점기에 활동하던 작가들로부터 시작되었다. 이 시기의 작가들은 1945년 일본으로부 터의 해방, 1949년 중국 공산당의 집권을 거쳐 냉전 이 야기한 한반도의 비극적인 전쟁을 몸소 겪어야 했 다. 이후 한국의 작가들은 박정희의 독재 정권에 맞 서 규합하게 되었다. 이우환의 표현에 따르면 1970 년대는 "억압적이고 폐쇄적인 현실과 소외된 비제도 의 상황" 이었다. 오늘날의 비평가들은 단색화의 작 업 과정과 물성에 대한 탐구를 "묘법(描法)"으로 표현 했고, 단색화는 현대적 유화와 전통적 수묵화 사이에 위치하는 중요한 경향으로 자리매김하며 전후 한국 미술의 발달에 크나큰 역할을 하게 되었다. 단색화를 대표하는 작가 박서보는 그의 일련의 작업들에 〈묘법〉 이라는 제목을 사용하였다. 아직 마르지 않은 밝은색 의 물감 위에 한 줄 한 줄 손으로 새겨 넣은 선들은 육 체적 노동과 시간의 흐름을 강조한다. 박서보 회화의 추상성은 단순히 의미를 배제하기 위한 것만은 아니 었다. 그의 작업은 의도적으로 '회화의 해체' "를 야 기하는 열린 불확실성의 상태를 추구했으며, 이를 통 의 미술사학자 조앤 기는 단색화를 심도 있게 다룬

해 기존의 예술적 질서에 도전했다.

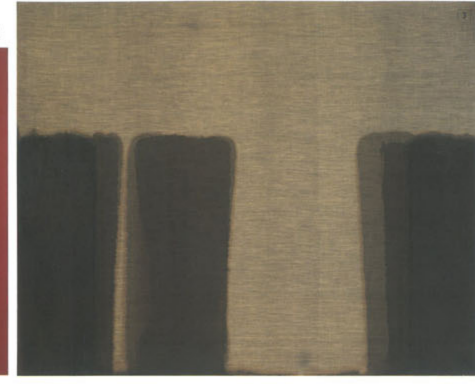
한국 근현대 미술사에서 단색화는 매우 중요한 위 로 해석했고 단색화의 주요 작가들은 대학 미술교육 에서 핵심적인 역할을 수행했다. 단색화는 또한 한 국에서 비롯된 가장 국제적인 미술 운동으로 인정받 아왔다. 단색화 작가들의 첫 번째 전시는 1975년 일 본 도쿄 갤러리에서 열린 〈한국 5인의 작가, 다섯 가 지의 흰색〉이었다. 특히 1956년 일본으로 건너가 1970년대부터 파리와 카마쿠라를 오가며 작업하던 이우환을 통해 더 많은 작가들이 일본과 프랑스에 소개되어 주요 갤러리와 파리 비엔날레를 비롯한 국 제 전시에서 작품을 선보이게 되었다. 하지만 단색 화가 국제적인 관심을 끌게 된 것은 최근의 일이다. 2011년 뉴욕의 구겐하임미술관에서 북미 최초로 이 우환의 회고전이 열렸다. 60여 년에 걸친 그의 작업 세계를 아우르는 이 전시는 한국의 단색화뿐만 아니 라 일본 모노하의 발달에 큰 영향을 끼친 이우환의 활동을 조명했다. 2012년 국립현대미술관 기획으 로 단색화의 세계를 깊이 있게 다루며 중요한 학술 적 자료로서 도록을 남기기도 한 〈한국의 단색화〉전 은 세계적인 관심을 받았다. 2013년 미시건대학교



1, 백서보 (요법 NO.17-76) 1981 마모찬에 유 채, 연광 182×227cm image provided by Kukje Gellery Courlesy of the artist and Kukje Gellery 2, 경기된 (보이는 뜻과 보이 지 않는 것이 1988 편비스에 유해 250×200cm Image provided by Kukje Gellery Courlesy of the artist and Kukje Gellery 3, 음원근 (Burnt Umber & Ultramarine Blue) 1977 년 템에 유해 142×175cm Image provided by Kukje Gellery Courlesy of the artist and Kukje Gellery Courlesy of the artist and Kukje Gellery



2



최초의 영문서 「한국의 현대미술-단색화와 방법 의 긴급성(Contemporary Korean Art: Tan saekhwa and the Urgency of Method)」을 출판 하기도 했다. 이와 같은 최근의 연구들은 한국 작 가들을 보다 넓은 역사적, 지적 맥락에서 다루며 서울, 도쿄와 파리에서 펼쳐진 그들의 활동을 그 당시 국제 현대미술계의 주요 담론과 연결 짓는다. 다양한 표면에 단색조의 물감을 붓고 흘리고 스 며들게 하거나, 화면을 뚫고, 밀어내고, 찢는 과정 을 통해 탄생하는 단색화의 미니멀한 이미지는 모 던에서 포스트모던으로 이행하는 보다 넓은 의미 의 변화 속에서 다시금 설명되고 있다. 1960년대 와 1970년대의 '시스템,' '구조,' '과정' 과 같은 용어들은 미술 작품을 주변 환경의 영향을 받으며 관객의 마음속에서 최종적으로 완성되는 열린 형 태의 역동적 이벤트로 재구성했다. 단색화와 모노 하의 등장은 이탈리아의 아르테 포베라, 서독의 요 셉 보이스를 중심으로 한 작가 그룹, 미국의 과정 미술과 대지미술을 비롯한 개념미술과 포스트-미 니멀리즘 미술의 등장과 그 시기를 함께 했다. 이 와 같은 선구적 작가들은 하나의 지역에 한정되지

않고, 역사상 처음으로 전 세계 여러 도시들에서 활동하며 동시에 서로 영향을 주고받으며 그들의 예술세계를 발전시켜 나갔다. 일본의 비평가 하리 우 이치로는 이러한 1960년대의 현상을 "국제적 동시성"이라 일컬었고, 1970년 하종현 작가 또한 이것을 "동시성"으로 표현했다." 아시아적 관점에 따르면, 이러한 동시성은 오랫동안 아시아의 현대 미술을 뒤쳐진 것으로 격하시켰던 중심과 변방의 시간차에 대한 인식을 지속적으로 국제적 모더니 즘을 이끌었던 조형적 혁신으로 바꾸어 놓았다. 인 류의 문화와 경험에 대한 다양한 의미, 해석과 표 현의 가능성이 보다 중요해진 탈식민주의 시대의 세계 질서 속에서 서구와 타지역 사이의 오래된 위 계는 그 유효성과 설득력을 잃어버렸다.

하지만 여전히 남아 있는 구시대 유물과의 갈등 속에서 단색화는 수십 년 동안 명확한 위치를 차지 하지 못했다. 작가들의 저항의 대상이었던 정부는 1970년대와 1980년대에 뚜렷한 한국성(진중함, 흰색의 사용, 윤리성 등)을 지니면서도 국제 현대 미술의 성향(추상성, 미니멀리즘, 초월성 등)을 함 께 반영하는 '한국 모노크롬 회화'를 가장 중요한 한국 현대미술 운동으로 홍보했다. 단색화의 고요 함이 반영하는 정치적 맥락을 생략한 이와 같은 지 나친 단순화는 1980년대의 보다 대중적인 민중 미 술을 촉진하는 계기가 되었다. 전두환의 군부정치 에 반대하는 광주민주화운동에서 희생된 수많은 시민과 함께한 민중미술의 작가들과 비평가들은 한국 현대사회의 정치적 격변과 사회경제적 불평 등을 적극적으로 반영할 수 있는 시각 문화를 제시 하고자 했다. 단색화는 한국 근대화의 진정한 정체 성을 뒤로 한 채 한국 미술계 안에서 세대와 사상의 구분 – 리얼리즘 또는 추상미술, 지역성 또는 토착 성, 민족성 또는 국제성 – 을 조장한다는 이유로 점 차적인 비난의 대상이 되었다.

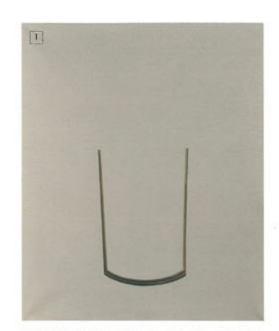
단색화를 둘러싼 이와 같은 논란이 한국 내에서 수그러들자, 해외의 새로운 비평적 관점이 단색화 를 다시금 '대안적 모더니즘' 담론의 맥락 속에 위 치시켰다. 근대 미술사의 유럽 중심 내러티브가 확 장되고 비서구 지역의 지적, 예술적 움직임을 수용 하기 시작하면서, 어떻게 그리고 누가 역사적 가치 를 부여하는가에 대한 문제가 대두되었다. 비서구 권 작가들이 당면한 문제 – 어떻게 서양과 차별화 되는 현대성을 확보할 수 있는가 - 는 보다 넓은 때 락에서 모더니즘 자체를 이해하는데 핵심적인 요 소가 되었는데, 한국의 경우 작가들은 일본과 차별 되는 현대성의 확보를 고민했다. 예를 들어, 단색화 작가들은 일본 식민주의와 국가적 차원의 일본화 의 조장이 남긴 유산에 대한 정치적 저항을 통해 살 재 또는 조작된 한국 역사 속 미학적 전략과 철학적 논리를 파헤쳤다. 이것은 한편, 당시 한국에 소개되 었던 해외 현대미술의 흐름과 연결되지만 그 안에 종속되지는 않는 새로운 형태의 미니멀리즘과 추 상미술을 만들어 내는 방법이기도 했다. 1969년 작 가와 비평가들로 구성된 영향력 있는 아방가르드 (A.G.) 그룹이 출간한 A.G. 저널은 제1호에서 도널 드 저드와 로버트 모리스의 작업을 다루었다. 한국 현대미술의 주요 분야로 인정받는 동시에 국제미 술의 움직임과 교류하고자 하는 단색화의 비전은 '범세계적 미술사' 의 요구에 부합하는 하나의 강력 한 예로서 이해될 수 있다. 일본의 구타이나 이란의 사카카네(Saqqakhaneh)와 같은 다른 비서구권 지역의 미술 사조와 마찬가지로 단색화는 문화이 론가 아르준 아파두라이가 말한 "고삐 풀린 현대성

(modernity at large)"50 의 한 예를 제시한다.

범세계적 미술사의 중요한 방법론 중 하나는 특 정 지역이나 국가의 미술사에서 오랫동안 간과되 어왔던 사조들을 재맥락화 하는 것이다. 전후의 추 상미술이 추상표현주의와 앵포르멜 미술의 국제 주의적 수사법과 구속적 제스처를 통해 보편주의 의 유토피아 프로젝트로 각광을 받았던 반면, 미국 과 유럽 이외 지역의 추상미숨은 지역적 정체성이 드러나지 않는다는 이유로 정처 없이 황무지를 떠 돌았다. 비서구권 현대미술이 각광을 받는 국제비 엔날레와 같은 현장에서는, '차이' 를 이야기하고 '타자' 를 명확히 대변하는 작품들이 강조되었다. 일본의 하위문화 아니메로부터 영감을 받은 네오-팝 작업을 하는 무라카미 다카시와 같은 작가들은 1990년대와 2000년대 초기에 많은 관심을 받았으 며, 장사오강과 같은 중국의 리얼리즘 화가들은 문 화혁명 시기의 삶을 반영함으로써 '지역성'을 드 러내는 작품으로 중국 현대미술을 이끌었다. 이러 한 흐름 속에서 하종현과 같은 단색화 작가들은 자 신을 드러낼 기회를 찾기가 어려웠다. 1970년대 제작된 하종현의 (접합) 연작은 거친 캔버스 천의

뒷면에서부터 흰 물감을 밀어내는 작업 과정을 통해 이미지가 배재되고 물성이 강조되는 다층적 표면을 만들어 내었다.

보다 최근의 세계미술은 수묵화의 기법을 이용 한 작품에 주목하기 시작했다. 수묵을 활용하는 화 가들은 동서양 미술의 실천, 원칙, 철학을 비판적으 로 융합하는 새로운 형식을 창조하기 위해 동아시 아의 문인화와 서예의 전통 기법을 사용하는 것이 다. 지난해 뉴욕 메트로폴리탄 미술관에서 열린 〈수 목: 중국 현대미술의 현재로서의 과거(Ink Art: Past as Present in Contemporary China》 는 수 묵화를 세계 현대미술의 편재에도 불구하고 견고하 게 자리 잡은 문화현상으로 보았다. 오랫동안 한국 또는 더 넓은 의미에서 동아시아 미학의 특수성으 로 설명되었던 단색화를 이러한 논의의 확장적 의 미 안에서 보려 할 수도 있을 것이다. 하지만, 이러 한 해석은 작품이 실제로 가지고 있는 현대성보다 그것의 전통적 배경을 강조하며 그릇된 이분법적. 대립적 시각을 가져올 수 있다는 문제점을 갖는다. 단색화의 역사는 대안적인 관점에서 새롭게 이해될 수 있다. 단색화 작가들은 독자적인 방식으로 시대



1. 이동앱 〈무상-상황〉 1972 캔버스에 유채 162,2×130,3cm 국립현대미술 한 제공 2, 정신화 (Unlitted 94-7-5) 컨버스에 아크릴릭 102×81cm Image provided by Kukia Gallery Courtesy of the artist and Kukjo Gallery 3. 정상화 (무제 73-11) 1973 컨버스에 마크링릭 145× 111cm Image provided by Kulkje Gallery Couriesy of the artist and Kukie Gallery

상에 부합하는 미술을 만들기 위해 풍부한 전통을 새로운 방식으로 작품 속에 반영해 왔다. 권영우 와 같은 단색화 작가들은 동양화와 서양화, 수묵 화와 유화를 구분하는 한국의 미술교육의 체계를 시대에 뒤쳐진 것으로 여기며 거부한 것으로 유명 하다. 이들은 물감과 종이와 같은 재료 자체의 물 성에 주목하는 매개적 미학에 천착하며 환원적 이 미지의 상징성보다 반복적 행위의 과정 자체에 몰 두하기도 했다. 1966년 권영우는 나무 패널 위에 한지를 겹쳐 바르고 찢어 형태를 만드는 작업을 시 작했다. 그의 작품은 붓이나 물감의 흔적이 배제 된 기하학적 추상의 누적을 보여준다. 조앤 기에 따르면, "권영우는 붓을 사용하지 않고 철저히 종 이만으로 구성한 작업을 통해 수묵화의 예외성에 대한 담론을 극복하고자 했다. 그는 이러한 담론 을 매체의 가능성을 무시한 채 유화와 수묵화시이 의 구분을 더욱 공고히 하는 것으로 여겼기 때문이 다." 이와 같은 복합적인 문제들은 현대 수묵화에 대한 예술적 논란보다 적어도 한 세기 이전으로 거 슬러 올라가는 문화적 담혼과 얽혀 있는 것으로, 모든 단색화 작가들의 작업에 반영되어 있다.

성향의 설치미술이나 뉴미디어를 선호하는 미술 비평가, 큐레이터, 미술 시장에 의해 국제 모더니 즘의 실패와 연결되어 인식되며 간과되어 왔다. 전 후시기에 베이루트, 오사카, 멕시코시티 등 세계 곳곳의 작가들은 전체주의의 유산에 저항하는 진 정한 주체성을 구축하기 위해 추상을 작업에 활용 했다. 대답하고 자유로운 표현의 대형 추상회화를 은 공산주의 냉전의 위협에 맞서는 미국적 자유주 의, 개인주의와 국제주의의 승리에 대한 환호로 여 겨졌다. 동서양의 경계와 국가 간의 반목을 초월하 는 새로운 보편주의는 수묵화와 추상화의 공통분 모로 여겨졌다. 자오 우시, 장 다쳰 등 중국 작가들 은 동아시아의 미학을 적극적으로 수용했던 모리 스 그레이브, 마크 토비와 같은 미국 화가들의 잉 크 추상회회에 영감을 받아 그들의 수묵화를 보편 성을 확보하기 위한 방법으로 생각하게 되었다. 1953년 한국의 미술가 남관은 "수묵화는 본질적 으로 추상적인 것이다" 가라고 표현했다. 그러나 1970년대 초 베트남 전쟁, 워터게이트 사건, 1973 년의 석유 파동 등은 이러한 국제주의적 전망을 퇴 쌓아올리는 마크 브래드포드의 콜라주에 대한 지 색시켰다. 선구적인 '세계적 스타일' 에 대한 서구 의 열망은 퇴보적인 제국주의로 치부되었고, 세계 여러 지역의 추상회화를 소개하는 도전적인 미술 관 전시들은 전반적인 긴축의 분위기 속에서 큰 관 심을 끌지 못했다. 냉전 시기 동안 뉴욕 현대미술 관의 국제협의회가 기획한 순회 전시들에 초점을 맞춘 추상표현주의의 정치적 활용에 대한 수정주 의적 비평은 한 때 잭슨 폴록을 자유 시대의 영웅 으로 만들었던 바로 그 미술을 한층 더 폄하하는 결과를 낳았다. 추상주의는 초월주의와 함께 정치 성과 비판적 정신이 결여된다는 이유로 선호를 잃 게 되었다. 이와 마찬가지로 1980년대에 한국 단 순수하게 윤리적 행위로서 설명될 수 있는 유일한 색화의 추상성은 한국의 사회적, 정치적 현실을 반 현대미술 사조일 것이다. 영하지 못한다는 이유로 비판을 받았다.

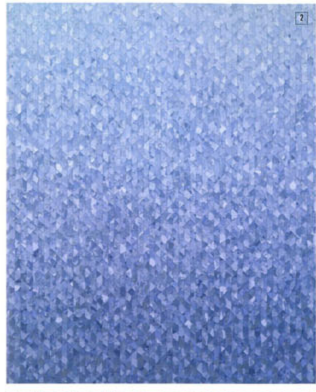
에 가장 크게 기여한 것은 추상회화로의 복귀일 것

이다. 지난 수십 년 동안 추상회화는 개념주의적

추상주의를 재구성하기 위해서 우리는 일상적 사회 현실 이면의 무언가를 드러내는 미술의 가능

현재 국제 미술계의 단색화에 대한 지대한 관심 성에 대한 신뢰를 회복해야 다. 또한 새로운 추상 미술을 감상하기 위해서는 우리 앞에 놓인 미숨 작품에서 그것이 가질 수 있는 역사적 의미 를 고려하는 동시에 분리시켜 볼 수도 있어야 한 다. 이우환의 〈점으로부터〉와 〈선으로부터〉 연작 이 그가 1971년 뉴욕에서 바녯 뉴먼의 추상화를 보고 난 후 시작되었다는 것은 흥미로운 사실이 다. 이우환은 뉴먼의 미니멀리즘적 추상(뉴먼 스 스로 "숭고함"이라고 표현하는) 속에서 그 자신이 추구하고자 했던 물질적이면서도 초월적이고, 환 원적이면서도 확장적인 공간을 발견할 수 있었 다. 8 최근 유럽과 미국에서는 1950년대부터 1970년까지의 제스추어적이자 미니멀리즘적이 고 조직적인 추상미술이 남긴 국제적 유산에 주목 하는 전시가 늘어나고 있다. 이러한 현상은 추상 미술, 모노크롬, 물성에 대해 다시금 생각하게 하 는 동시에 미술 관객들에게 모순과 비평, 스펙터 클과 차용이 난무하는 대중문화에 결여되어 있는 일종의 깊이 있는 질서를 경험할 수 있게 하였다. 아니쉬 카푸어가 만들어 내는 모노크롬의 환영적 공간, 미국 도시풍경의 무질서한 황폐함의 상징인 광고판들을 거의 알아볼 수 없을 정도로 겹겹이 대한 관심과 일본의 구타이와 유럽의 제로그룹에 대한 최근의 재주목은 추상을 향한 새로운 전환을 예시하고 있다. 이와 같은 새로운 환경 속에서 단 색화는 서구에 의해 '재발견' 되었다. 단색화에 대 한 보다 많은 연구와 전시가 이루어지고, 보다 많 은 미술관들이 단색화 작품을 소장하게 되면서 단색화는 한국 유신정권 시기의 격동을 반영하는 역사적 미술로서뿐만 아니라, 저항의 몸짓으로부 터 탄생한 반조(反脈)적인 현대미술로서 인정을 받고 있다. 이 전시에 포함된 작품들이 보여주듯 이, '한국의 모노크롬 회화' 는 전 세계에 걸쳐서

> 이 글은 2014년 8월 28일부터 10월 19일까지 국제갤러리에서 개최되는 (The Art Of Dansaekhwa)전 카탈로그에 동시 계재 됩니다. 알렉산드라 먼로와 국제갤러리의 협조로 글을 신습니다.





알렉산드라 먼로는 구간하임 이술관 이시아 이술부, 삼성 시나이 큐레이터이다. 근한대 아시아 마술과 초국가리 예술 학문 분야의 권위자인 일렉산드리 인로는 2006년 구전하임 이술관에 아시아 이술 부문 이 설립된 아래로 마습관의 아시아 예술 전시를 이끌고 있을 뿐 아니라, 아무다비 구권하임과 구전하임 UBS MAP 클로벌 아트 프로젝트를 위해 일하고 있다. 또한 번로는 격년마다 열리는 구센하임 아시아 마술 위원회를 소집하고 있으며, 로버트 H.N. 호 가문 재단의 중국 현대미술 분야를 책임지고 있다. 먼로가 진행하였던 구전하임의 주요전시로는 2013년 명 타암포와 공동 기획했던 (Gutai: Splendid Playground), 2011/2 (Lee Ulan: Marking Infinity), 2009/2 (The Third Mind: American Artists Contemplate Asia, 1880-1989), 2003/2 (Cai Guo-Olang: I Want to Bulleva) [[0] 2[Cl. 0] 5] 전시와 출판물로 1999년 (Yayol Kusama: A Retrospective), 2002년 (The Art of Mu Xin), 2000년 (YES YOKO ONO), 타카시 무라카이와 함께 기회됐던 2005년 (Little Boy: The Arts of Japan's Exploding Subculture) 등이 있으며, 연구 서식인 Japanese Art after 1945: Scream Against the Sky (1994)은 미국 내에서 전투(報義) 일본 미술사 분야를 개최한 것으로 인정받고 있다. 그녀의 전시와 학문 서적들은 미국 이슬관 협회 국제 이슬 비평 입회, 대학 이슬 입회, 미국 미술관 학 예사 캠리, 북미 미술 도서관 협회, 중국 아트 파워 통에서 수상과 표창을 받았으며, 2008년 서적 The Third Mind는 국립인문재단에서 선정한 대상의 영예를 가겠다

### 참고문헌

1) 윤진섭, "이우환과의 대화", "한국의 단색화」(국립현대미술관, 2012) p. 42

2) 조앤 기, "한국의 현대미술-단색화와 방법의 긴급성」(미네아블리스, 랜단: 미네소타대학 출판부, 2013), p. 4, "단색화는 테크닉의 완성도, 의미의 전달이나 재료의 활용에 관한 것이 아니었다. 단 색화 작가들은 회화의 해체를 위한 특정 재료의 물성의 탐구에 주로 주목했다. 이것은 회화의 또 다른 내러티브의 가능성을 야기했다…\*

3) 다음을 참고할 것, 알렉산드라 먼로 편집, "이우환: 무한의 제시Lee Utan: Marking Infinity), (뉴욕, 구겐하임미술관, 2001): 문진섭 편집, "한국의 단색화」(국립현대미술관, 2012): 조앤 기 "한국 의 현대미술-단색화와 방법의 긴급성』(미네아물리스, 런던: 미네소타대학 출판부, 2013), 단색화는 형식상의 특정 그룹이 아니었으며, 1970년대 이후 수많은 작가들이 단색화와 연관지어 설명되었다. 주요 작가로는 백서보, 이우환, 윤형근, 하종현, 하활, 권영우, 이동엽, 서승원, 정상화, 최명영, 정창 선 김창열 등이 있다.

4) 레이코 토미이, '1960년대의 '국제적 동시성': 일본 미술과 그 너머에 대한 담론', (저팬 리뷰) (2009, 21元), pp. 123-147.

5) 인류학자 아르준 아파두라이에 따르면, 전쟁, 식민주의, 이주, 관광, 글로벌 자본주의와 무역은 문화 정체성의 사회적, 지역적 형성에 급진적인 변화를 야기했다. 참고 문한: 아르준 아파두라이, 「고삐 물린 현대성: 세계화의 문화적 단면들(Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization),(미네아폴리스: 미네소타대학교 출판부, 1996); 아르준 아파두라이, 세계화 (Globalization),(더햄, 런단 듀크대학교 출판부, 2001): 호미 K, 바바, "문화의 현장들(Locations of Culture)," 산지브 카프랑, 페기 레빗 편집, "초국가적 연구 교재: 접점과 혁신(Transnational Studies Reader: Intersections & Innovations)』(뉴욕, 런단: 루트리지, 2008): 안드레아 후이센 편집, '포스트모더니티 이후의 모더니즘 (Modernism after Postmodernity)' (더럼, 런던, 듀크대 학교 출판부, 뉴 저먼 크리틱 99, 2006): 안드레아 후이선, '세계화 시대의 모더니즘 지형도 (Geographies of Modernism in a Globalizing World)," (더행, 런던, 듀크대학교 출판부, 뉴 저 면 크리틴 34 2007)

6) 추상표현주의를 비롯한 미국 근대미술에 끼친 동양 미학과 철학의 영향에 대해서는 다음을 참 고할 것 알렉산드라 먼로 편집 (제 3의 정신: 미국 작가들의 아시아에 대한 명상(The Third Mind: American Artists Contemplate Asial) (৮목: 구겐하임미술관, 2009)

7) 남관, 조앤 기의 (한국의 현대미술)에서 인용, p. 46.

8) 알렉산드라 면로, "이우환: 잠시 멈추어 서서(Lee Utan: Stand Still a Moment)," "이우환: 무 한의 제시』(뉴욕: 구겐하임 미술관, 2011), p. 28.

special feature II dansaekhwa dansaekhwa Alexandra Munroe

# The Ethics of Abstraction, or, for the West, a Rediscovery of Dansaekhwa

Alexandra Munroe Samsung Senior Curator, Asian Art, Guggenheim Museum

In 1956, the Chinese ink painter Zhang Daqian travelled to the French Riviera to meet Pablo Picasso. Zhang regarded Picasso as the greatest living master of modern art, and Picasso regarded Zhang as the greatest living master of traditional ink art. Their meeting was publicized as a summit between the East and the West at a time when the international art world was seeking universality through a common language of calligraphic abstraction. Picasso impressed his visitor by praising the genius of Chinese monochrome painting and proudly showed Zhang his own experiments with "Chinese brush and ink." Allegedly, Zhang told Picasso he was missing the whole point: His black was only black; in East Asian monochrome, a master can draw 10,000 colors from a single well of ink.

The Korean term dansaekhwa (also transliterated as tansaekhwa) literally means "monochrome painting." But as critics have debated since it first gained currency between the mid-1960s and '70s to describe an emerging collective and art movement in Seoul, often Dansaekhwa works are neither monochrome nor painting: their neutral grounds, repetitive marks and lacerated surfaces create objects that intentionally deflect familiar readings. Hovering between object and painting, Dansaekhwa's abstractions are more spatial than flat, more experiential than pictorial, more conceptual than purely aesthetic. Their radical restraint is, like Zhang Daqian's take on ink, the means to an alternative world.

Dansaekhwa developed among a generation of artists who had come of age during the era of Japanese colonial rule. Each had witnessed Korea's liberation in 1945, China's consolidation as a communist state in 1949, and the ensuing Pacific front of the Cold War as it tragically played out on the Korean peninsula. The movement coalesced against the backdrop of Park Chung-Hee's authoritarian rule over the South Korean state-what Lee Ufan recalls as "the oppressive and windowless reality of Korea during the 1970." Contemporary critics described Dansaekhwa's exploration of process, labor and materials in

terms of "method" (Myobŏp) and positioned the movement as a critical space between modern oil and traditional ink painting, whose opposing forces dominated the postwar Korean art system. The artist Park Seo-Bo, regarded as the movement's champion, originally titled his Écriture series Myobŏp. This emphasized the sheer physical labor and durational practice of incising rows and rows of illegible cursive lines in wet whitish paint on a taught support. Park's illegibility went further than undermining literal meaning; it deliberately sought to elicit a state of open, unfinished uncertainty "to break painting down" and thereby, to challenge a whole array of established orders, artistic and otherwise.

Within Korea, Dansaekhwa has long been recognized as one of the most influential art movements in the history of contemporary Korean art, promoted by Korea's leading art critics and revered in the university arts academies associated with its core artists. It has also been celebrated as Korea's most international art movement. Dansaekhwa's origin is cited as its first group show, Five Korean Artists, Five Kinds of White, held at Tokyo Gallery in 1975; partly through its chief interlocutor Lee Ufan, who moved to Japan in 1956 and lived between Paris and Kamakura from the early 1970s on, Dansaekhwa artists were increasingly exhibited in Japan and France at important galleries and international shows like the Paris Biennale. But it is only recently that the movement has sparked new attention abroad. In 2011, the Guggenheim Museum in New York organized Lee Ufan's first retrospective in North America. Spanning six decades of his career, the exhibition explored Lee's influential role with Tokyo's Mono-ha movement as well as with Seoul's Dansaekhwa. In 2012, the National Museum of Contemporary Art in Seoul presented a major survey curated by Yoon Jin Sup and accompanied by a scholarly bi-lingual catalogue, Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting which received wide international acclaim. And in 2013, the University of

Michigan art historian Joan Kee published the book, Contemporary Korean Art: Tansaekhwa and the Urgency of Method, the first comprehensive critical study of Dansaekhwa in English.<sup>30</sup> These recent studies have sought to present the Korean artists in a broad historical and intellectual context, linking their activities in Seoul, Tokyo and Paris to the most urgent issues and critical discourses of contemporary international art of their day. Dansaekhwa's minimalist images made by spilling, dripping, soaking, puncturing, pushing and tearing monochromatic tones of paint, ink and/or paper on a variety of surfaces are being reconsidered in relation to the broader shifts that marked the transition from modern to postmodern art.

During the 1960s and '70s, terms such as "system," "structure," and "process" recast the object of art as an open and dynamic event, completed in the mind of the viewer and contingent on its environmental conditions. The emergence of Dansaekhwa and its ties to Mono-ha coincided with that of other conceptualist and Post-Minimalist movements, including Arte Povera in Italy, the Joseph Beuys circle in West Germany, and Process art and earthworks in the United States. Significantly, all of these vanguards were the first to progress as simultaneous and interconnected developments in cities around the world, beyond a single geographic center. It is what Japanese critic Haryúlchirō called "international contemporaneity" (kokusaiteki dójisel) in the late 1960s and what artist Ha Chong-Hyun described in 1970 as "simultaneity" (tongsisong).4 From the Asian perspective, such simultaneity corrected the perceived time lag between the center and periphery, which had long relegated Asian contemporary art as a late-comer to the kind of formal innovation that drove international modernism ever forward. In a post-colonial world order, where the possibility for multiple and different meanings, interpretations, and expressions of human culture and experience gained critical ground, the old hierarchies between the West and the rest of the world were no longer legitimate or persuasive.

But following its initial flourishing, a conflicted legacy kept Dansaekhwa in limbo for the following decades: Sanctioned by the very state the artists resisted, "Korean monochrome painting" was promoted in the 1970s and '80s as Korea's most important contemporary art movement because it appeared both distinctly Korean (the severity, the whiteness, the ethics) and prophetically international (its abstraction, its minimalism, its transcendentalism). This oversimplification, eliding any political readings of the work's quietude, contributed to the rise of the more populist Minjung art movement in the 1980s. In

solidarity with the thousands of citizens massacred at the Gwangju Uprising against the military rule of yet another strongman, Chun Doo-Hwan, Minjung artists and critics sought to create a visual culture that actively reflected the political turbulence and social and economic injustices of contemporary Korean life. Increasingly, Dansaekhwa art was criticized for its indifference, letting loose a generational and ideological divide in the Korean art world over the true identity of Korean modernism-realism or abstraction, national or international?

As this controversy around Dansaekhwa has abated within Korea, new critical perspectives have helped position the movement abroad within the discourse known as "alternative modernism." As the Eurocentric narrative of modern art history expands to encompass intellectual and artistic movements from the non-Western world, the issue of how and by whom historical value is ascribed has come to the fore. The struggle artists outside the West faced-how to be modern but not Western, which in Korea also meant how to be modern but not Japanese-has become key to a wider understanding of modernism itself. The ways Dansaekhwa artists mined aesthetic strategies and philosophical logics from a real and imagined Korean past, for example, expressed a certain political resistance to the legacies of Japanese colonialism and its state promotion of nihonga (Japanese-style) painting. It was also a way to forge a particular minimalism and abstraction that might link to, but not be subsumed by, contemporary trends abroad that were circulating in Korea. For example, the first issue of A.G.journal, published by the influential Avant-Garde (A.G.) group of artists and critics in 1969, featured works by Donald Judd and Robert Morris. Dansaekhwa's vision for a distinct field of Korean contemporary art, while simultaneously intersecting with international art movements, can now be appreciated as a powerful example supporting the call for a "global art history." Like other art movements from outside the West, such as Japan's Gutai and Iran's Saggakhaneh, Dansaekhwa offers what cultural theorist Arjun Appadurai calls an instance of "modernity at large." 13

One of the main tenets of global art history is to contextualize longoverlooked movements within their particular local, regional or national history. Where postwar abstraction was promoted as a utopian project of universalism through the internationalist rhetoric and redemptive gesturalism of abstract expressionism and Art Informel, contemporary abstract painting from outside the United States and Europe has floated in a no-man's land precisely because its national markers seem to be invisible. Where contemporary non-Western art has flourished in sites like international biennials, emphasis has been on works that virtually narrate "difference" and are clear representations of "other." Artists like Murakami Takashi with his neo-Pop iconography derived from Japanese anime subculture thrived in the 1990s and early 2000s, while Chinese realist painters like Zhang Xiaogang dominated the view of contemporary Chinese art with scenes that were easily acclaimed as "local" because of their representations of Cultural Revolution-era life. With all this noise, Dansaekhwa artists like Ha Chong-Hyun, whose Conjunction series of the 1970s present mute surfaces of white oil paint pushed through the back of rough hemp cloth to create palimpsest-like expanses that conjure no image beyond its physical presence, could only wait in hiding.

More recently, global art history has begun to address the phenomenon of ink art. This describes brush-and-ink painters who appear to use East Asian literati ink painting and calligraphic traditions to create new forms of expression that critically synthesize Eastern and Western practices, principles and philosophies of art. Last year's exhibition called Ink Art: Past as Present in Contemporary China presented at the Metropolitan Museum of Art. New York sought to define ink art as an established cultural phenomenon entrenched against the ubiquity of contemporary global art. It could be tempting to position Dansaekhwa, which has long been theorized in terms of particular Korean and more broadly East Asian aesthetics, within the larger implications of this discourse. But the problem with this reading is that it exaggerates the traditional sources of an artist's work over his/her actual modernity, forcing a false binary and contest. The history of Dansaekhwa offers an alternative approach, revealing how individual artists working in a loose collective negotiated a rich inheritance to construct an urgent art for their times. Dansaekhwa artists like Chung Chang-sup famously rejected the Korean arts academy system that divided "Eastern painting" (tongyanghwa) from "Western painting" (söyanghwa), and ink from oil, on the grounds that such categories were outmoded. They explored and staked out an in-between aesthetic system grounded in materiality more than any medium itself like ink or paper, one engaged with the durational, repetitive practice of mark-making over the symbolism of any reductive imagery. Chung rejected the use of ink, pigment or brush altogether by applying wet mulberry mark fiber directly onto the canvas, allowing its natural coloration and materiality to stand in for painting itself. By so doing, he challenged the distinctions between oil painting and ink painting in order to move beyond the reified distinctions that governed the debate. In the case of Dansaekhwa, these complex issues run deeply through all of the artists'

careers, and are entangled in cultural discourses that precede contemporary ink art debates by at least a century.

Perhaps the biggest development creating the current international excitement around Dansaekhwa is the return of abstract painting. For decades. abstract painting has been somewhat marginalized by contemporary art critics. curators and the market alike, in favor of conceptualist trends like installation art and new media, for its associations with the failed project of international modernism. In the postwar era, artists around the world from Beirut to Osaka to Mexico City used abstraction to forge authentic subjectivity as resistance against the legacies of wartime totalitarianism. Big. bold, free abstract painting was cheered as the triumph of American-style liberalism, individualism and internationalism over the rising Cold War threat of communism. The new universalism transcending the borders-and the recent enmitties?of the East and the West was envisioned as the common ground of ink painting and abstraction: The ink abstractions of American painters like Morris Graves and Mark Tobey who actively appropriated East Asian aesthetics inspired artists like Zao Wuxi and Zhang Dagian to imagine their ink painting as a way to universality.60 In 1953, the Korean critic Nam Kwan stated, "Ink painting is, at heart, abstract."1) But by the early 1970s, the Vietnam War, the Watergate scandal, and the 1973 oil shock eroded these internationalist visions. The Western bloc's aspirations for a vanguard "world style" was dismissed as regressive imperialism, and adventurous museum exhibitions introducing abstract painting developments from around the world were largely abandoned in a mindset of overall retrenchment. Revisionist critiques on the political uses of abstract expressionism, focusing on the Museum of Modern Art's International Council's touring exhibitions during the Cold War, further discredited the kind of art that had once made Jackson Pollock a hero of the free world. Along with transcendentalism, abstraction fell out of favor for not being political or critical enough. Likewise in Korea, Dansaekhwa's abstraction was criticized in the 1980s for failing to document social and political realities.

To recoup abstraction, we must be prepared to restore our faith in art's potential to stand for something outside our everyday social reality. And to appreciate unfamiliar abstract art, we must be able to simultaneously link and detach the work before us from the history it may have worked through. It is interesting to recall that Lee Ufan began his *From Point and From Line* series after encountering Barnett Newman's abstract paintings in New York in 1971. Lee recognized in Newman's minimalist abstractions (which the American

himself called "sublime") his own search for a space that was both material and transcendent, reductive and expansive 40 Without doubt, the increasing number of recent shows in Europe and the U.S. focused on the international legacies of gestural, minimalist and systemic abstraction of the 1950s through 1970s have inspired a rethinking about abstraction, monochrome, and materiality and have offered the art-going public a kind of profound order missing in a popular culture's cult of irony, critique, spectacle and appropriation. The huge appeal of Anish Kapoor's monochromatic and illusionistic voids, Mark Bradford's collaged canvases composed of layers and layers of barely legible billboards advertising the sad desolation of America's urban blight, and the recent revival of interest in Japan's Gutai and Europe's Zero movements are examples of this fresh turn towards abstraction. In this new environment. Dansaekhwa has been "re-discovered" in the West. Increasingly the topic of research, exhibition and acquisition, it is recognized as both a historical movement identified with Korea's turnultuous Yushin period and as a mindful contemporary art grounded in acts of restraint. As the works in this exhibition attest, "Korean monochrome painting" is perhaps the only contemporary art movement in the world that is so purely construed as an ethical practice.

Alexandra Munroe, Ph.D., is Samsung Senior Curator, Asian Art, at the Solomon R. Guggenheim Museum, A pioneering authority on modern and contemporary Asian art and transnational art studies, she has led the Guggenheim's Asian Art Initiative since its founding in 2006 white also working on the Guggenheim Abu Dhabi Museum and the Guggenheim UBS MAP Global Art Initiative. She convenes the museum's biannual Asian Art Council, a curatorial think tank, and heads The Robert H. N. Ho Family Foundation initiative in contemporary Chinese art.

Murroe has organized the award-winning and critically acclaimed Guggenheim exhibitions Gutal: Splendid Playground (2013, co-organized with Ming Tiampo), Lee Utan: Marking Infinity (2011), The Third Mind: American Artists Contemplate Asia, 1860–1989 (2009), and CaiGuo-Qiang: I Want to Believe (2008). Other exhibitions and publications include Yayoi Kusama: A Retrospective (1989), The Art of Mu Xin (2002), YES YOKO ONO (2000), Little Boy: The Arts of Japan's Exploding Subculture (2005), organized with Takashi Murakami. Her groundbreaking survey and textbook Japanese Art after 1945: Scream Against the Sky (1994) is recognized for initiating the field of postwar Japanese art history in the United States. Her exhibitions and scholarly catalogues have received top awards and recognition from the Association of American Art Museums, International Art Critics Association, College Art Association, Association of American Museum Curators, Art Libraries Society of North America (ARUS/NA), and China Art Powers. In 2008, The Third Mind received the Chairman's Special Award from the National Endowment for the Humanities.

#### NOTE

 Lee Utan, interview with Yoon Jin Sup in Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting (Seoul National Museum of Contemporary Art. 2012). 42

2) Joan Kee, Contemporary Korean Art. Tansaekhwa and the Urgency of Method (Minneapolis and London: University of Minnesola Press, 2013), 4. She writes: "Tansaekhwa was not about the mastery of technique, the transmission of meaning, or even the manipulation of materials, its makers were primarily concerned with bringing together certain materials and material properties so as to break painting down, Potentially this opened up room for the reconstruction of a different narrative of painting."

3) See Alexandra Murroe, ed., Lee Utan: Marking Infinity (New York: Guggenheim Museum, 2011). Yoon Jin-Sup, ed., Dansaekhwa: Korean Monochrome Painting (Seoul: National Museum of Contemporary Art, 2012), and Joan Kee, Contemporary Korean Art. Tansaekhwa and the Urgency of Method (Minneapolis and London: University of Minneapolis Press, 2013). Dansaekhwa was never a formal collective and numerous artists have been identified with it since the 1970s. The key figures are are Park Seo-Bo, Lee Utan, Yun Hyong-Keun, Ha Chong-Hyun, Hur Hwang, Kwon Young-Woo, Lee Dong Youb, SuhSeung-Won, Chung Sang-Hwa, Choi Myong Young, Chung Chang-Sup and Kim Tochang-Youl.

 See Reiko Tomi, "International Contemporanety" in the 1960s: Discoursing on Art in Japan and Beyond" in Japan Review Vol. 21 (2009): 123–147.

5) According to anthropologist Arjun Appadural, wars, colonialism, migrations, tourism, global capitalism and trade have radically altered the social and territorial formation of cultural identity. See Arjun Appadural, Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization (Minneapolis: University of Minneapla Press, 1996). Arjun Appadural, Globalization (Durham and London: Duke University Press, 2001). Homi K. Bhaba, "Locations of Culture" in Sanjeev Khafram and Peggy Levit, eds. The Transnational Studies Reader: Intersections & Innovations (New York and London: Routledge, 2008). Andreas Huyssen, ed. Modernism after Postmodernity (Durham and London: Duke University Press, New German Orlique 99, 2006). Andreas Huyssen, "Geographies of Modernism in a Globalizing World" (Durham and London: Duke University Press, New German Orlique 99.

6) For a comprehensive study of the influence of Asian aesthetics and philosophy on modern American art, including Abstract Expressionism, see Alexandra Munroe, ed. The Third Mind: American Artists Contemplate Asia (New York: Guggenheim Museum, 2009).

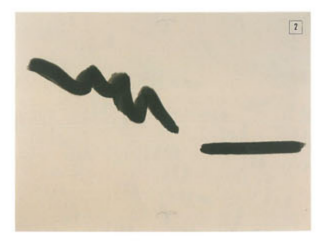
7) Nam Kwan cited in Kee, Contemporary Korean Art, 46.

 Alexandra Munroe, "Lee Utan: Stand Still a Moment" in Lee Utan: Marking Infinity (New York: Guggenheim Museum, 2011), 28.





2. 이건소 (성에서-07247) 2007 센버스에 이크달락 218.2×291cm 국립현대이송권 제공



# special feature III

# 시각적 촉감과 단색화

\* 사이면 몰리 작가 · 미술평론가

시감각은 육체의 다른감각과 협용하고자 한다. 시 각을 포함한 인간의 모든 감각이 촉각의 연장선상, 피부의 분화(分化-speciali sation)로 해석할 수 있다. 그 오감이 피부와 환경 사이, 불투명한 육체 의 내면성과 바깥세상의 외면성의 접점(interface) 를 정의한다.

-주하니 팔라스마(Juhani Pallasmaa), 2005, p. 42

창작의 은밀함은 그림을 주시하는 그의 동공이 아 는 것으로 받아들인다. 인간의 생물학적 차원은 지 년 손안에 있었다. 성과 심리와 구분되므로 망막에 비춰진 이미지를

-미켈뒤프렌(Mikel Dufrenne), 1987, p.148

사회 심리학자 리처드 니스벳(Richard E, Nis bett)의 저서「생각의 지도(The Geography of Thought, 2005)」에서 니스벳은 서구와 동아시아 인지양식을 좌우하는 특징적인 세계관이 두 가지 며, 인지양식은 문화적 전통 속에 깊이 새겨져 있음을 주장했다. 두 세계관의 명백한 유익함을 통해 문화적 회귀성을 확인할 수 있다. 서구의 모델은 감각 중에 시각을 가장 고상하게 다루며 세상을 일정 수의 개별적 객체, 특질을 가져 명백히 범주화할 수 있는 객체로 분해하는 접근을 취하는데, 니스벳은 이를 '분석적 사고'를 앞세운다고 표현했다(2003, p.157), 앎의 과정은 개별적인 객체로 분리되었다가 새로운 전체로 재구성됨을 수반한다. 서구적 사고에서는 이산적(難數)이고 명확 뚜렷한

'사고의 토막' 을 하나의 가치로 평가한다. 그 사고 내에서 진리는 화창하고 빤한 날처럼 또렷하며, 이 를 표현하는 과정에서 개인적인 감정이나 의견에 감화되지 않는 사고의 양태를 지향하고, 그 토대 위에 일반적으로 검증 가능한 객관이 마련된다는 통념이다. 담론적 접근이 지배적이고, 사고의 결론 에 이르는 과정이 직감 등의 정신 과정보다는 논 리, 추론, 객관적인 분석 등의 과정을 통해 진행되 성과 심리와 구분되므로 망막에 비춰진 이미지를 수용하고 처리하는 것은 지성이고 그 외에 촉각 등 의 타 감각은 바깥세상에 대한 진실을 유추해내기 에 열등한 기능으로 일축하게 된다. 세상을 감지할 수 있는 정보, 색, 미각, 청각, 후각, 촉각과 같은 정 보는 한낱 주관적이고 사유적인 경험 전달에 미치 지 못한다는 비판에 격하되는 것이 현실이다. 그 정보가 경험이 야기하는 감정과 가치관에 대한 밑 접한 관계 때문에 감정과 가치관도 더불어 격하된 다. 이러한 습관은 지적 활동과 가치관에 집착하게 되는 주지적 태도를 야기하기도 한다. 결과적으로, 이러한 인지양식이 앞세우는 경험은 "말에 발이 묶 이는" 오류를 범하게 된다. 이러한 분석적 사고는 인식론적인 관점에서 이원론으로 이어지고, 존재 론적 관점에서는 감지하고 있는 바깥세상에 의존 치 않는 독자적인 존재함의 개념으로 이어진다. Cogito의 분리, 즉 육체로부터 정신의 분리인데,

형이상학적으로는 초월론을 옹호하는 세계관이라 물질 세계와 정신 세계를 분리시켜버린다.

서구의 사고는 이성적 논변과 분석에 주안점을 둔 댓가로 타 인지유형을 소홀히 하게 되었다. 작 가를 세계와 분리된 존재로 다무고 예술적 창작이 세계로부터 분리된 자주적인 행위로, 그리고 예술 은 세계에 추가되는 주관적인 객체로 이해하게 되 었다. 인식론을 다루는 타 분야에서 배양한 객관성 과는 대조적으로, 이 주관적이고 창의적인 요소는 개인이 가진 표현의 자유를 부각하며 예술적 의식 의 주요 구성요소로 고무되었다. 또한 시각적, 모 방적 기능의 지배적인 양상은 예술의 인위성을 폐 색해 서구의 인지유형은 한걸음 뒤로 물러서서 바 라보는 제 3자의 분리된 태도의 감상을 고무하게 되었다. 실로 서구에서는 시각에 집착하는 협소한 문화적 접근에 영향을 받아 감상이 "미천한"감각적 요소들에 대한 숙고나 상상에 어떠한 영향을 주는 지 의식하고 고민할 가망성이 매우 적게 되어버렸 다. 우리는 예술 작품의 시각적인 면에만 착안하도 록 세뇌 당하고 그 시간적인 면과 지적, 언어적 상 부 구조와의 관계만을 고민하도록 길들여졌다.

반면에 니스베트가 말하는 동아시아의 전관적 (全觀的 holistic) 사고방식은 인지 과정에 시공간 속에서 신체의 방위에 대한 이해와 그로부터 유추 한 정보를 통합한다. 신체의 비중이 비교적 높은 것 이다. 서구보다는 정동(情動)을 유념하며 감성









과, 동아시아인이 경험하는 현실은 언어적인 표현

으로 부족할 수 있다"고 기록했다(2003, p.211). 근

본적으로 개념적이지 않고 구상적인 실천적 사고를

고무하고, 전판적 사고를 통해 특정 재료 또는 물리

적 형태와 관련하여 존재하는 것을 고려한다. 앎의

여러 과정이 개별적인 객체로 분리되었다가 새로운

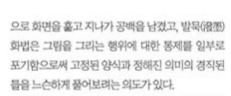
전체로 재구성될 수가 없는 것이다. 그 안에 내재된

중요한 지식이 그래서 서구인의 눈에 비전(秘傳)적

이거나 어슴푸레한 얼버무림으로 비춰지기도 한다. 인식론적으로는 비-이원론적, 즉, 일원론적 사고의 근거가 되는 세계관이다. 살아있는 형이하학적, 참 여적 콘텍스트 속에 있는 작가는 주관과 객관을 구 분하는데 의의가 적다. 친밀한 유대감은 개인의 독 립이나 자율 이상의 가치로 평가된다. 형이상학적 으로, 이러한 세계관은 지금 지금 당장, 현시점에서 존재하는 내재 영성의 개념을 지지한다. 동아시아 세계관은 진수의, 고정된, 유한한 형태의 추구보다 는 과정에 대한 모색이 지배적이다. 따라서 이러한 사고양식은 이종성 보다는 보완성의 모색을 지향하 게 되어있다. 불리적인 신체에 중점을 두었기 때문 에 초자아적 전체와의 연대의식을 더욱 강하게 실 감하며 주체인 자기는 살아 숨쉬는, 실체적인, 참여 적인 콘텍스트에 몰입되었음을 체감하게 한다.

중국학자이자 철학자 프랑수아 줄리앙(Francois Jullien)은 이른바 중국 사상과 그리스 사상 사이의 이견을 이해하는 대에 "호흡"과 "지각"이라는 근본 적으로 상이한 두 시각을 통해 바깥과의 연결됨을 바라봐야한다고 주장한다.

결과적으로 동아시아의 회화는 에너지, 역동적인 기의 망으로 진입하는 문으로 이해되었다. 동양 작 가의 행동은 서양인이 보기에 제작 과정을 부각시키 기 위한 매우 의도적인 기술사용과 주동적인 제어에 대한 포기로 점철되는 듯했다. 이는 도교(Taoism 道教)에서 "인위성 없는 예술," "요령을 부리지 않는 기술"로 통용하는 표현이기도 하다. 작품을 감상하 는 시선을 작가의 상상 속으로 더욱 깊이 끌어당기 기 위해 종종 암시적인 축약과 바어있는 공간을 선 택하였고 이형적이고 대조적이며 불완전한 요소를 나란히 병치해 감상하는 사람이 작품을 완성할 것을 요구했다. 중국의 학자이자 화가였던 당지기(唐之 奇 Tang Zhiqi c, 1620)는 "그릴 때에는 화폭에 전부 담아낼 필요가 없다. 붓을 놀려 전부 그려낸다면 평 범한 그림이 되고 만다"고 충고했다(Jullien, 2009, p.72 발췌). 예로, 비백(飛白 Fei Bai) 화번은 낡은 부



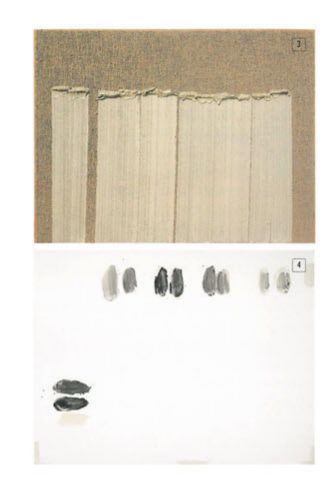
서구적인 눈에는 마무리의 개략에 그친듯한 구체성과 고상함의 부재로 비추어질 수 있는 부분이 동양에서는 오히려 높게 평가되었는데, 이는 기(氣)가 자연스러움의 표현과 밀접했기 때문이었다. 동양의 예술은 서양의 전근대적 예술보다 훨씬 더 큰 폭으로 오브제(예: 풍경화) 에 대한 묘사에 더불어 작가 자신의 흔적을 남겼다. 붓놀림을 통해 물리적 도막(鍼賊 substrate) 위에 존재를 남긴다. 회화의 도막은 고양된 시공간적 의식을 매개하고 감상하는 이에게 공감각적(共感覺 synesthesic) 경험에 끌어들임으로써 작가의 창작활동을 실시간으로 바라보는 것과 같은 착각을 들게 한다. 이러한 회화는 미술사 학자 노먼 브라이슨(Norman Bryson) (1983, p.94~95)이 보여줌을 뜻하는 직

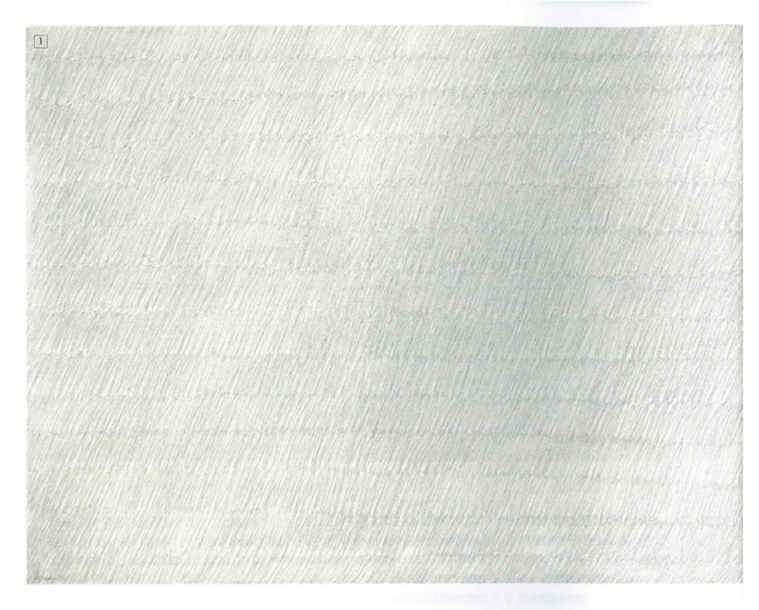
증적(直證的 deictic) 모드를 선택했다고 설명한다. 다시 말해 회화는 문맥에 의존하기 때문 이미지를 한눈에, 동시(tota simul)에 볼 수 없고 그 이유는 회화 그 자체가 과정(durée)의 지속함 내에서 발생 하기 때문이다. 감상하는 사람은 작가가 화폭의 도 막 위에 남긴 흔적을 통해 시간의 경과를 시각적으 로 추적-하며 마치 마치 그 작품의 제작 과정을 바 라보거나 참여한 것만 같은 감상을 하게 된다. 이 러한 과정은 작품과 작가의 관계가 행위적이고 지 시적임을 함의한 "형체를 가진 육체와 그 몸짓, 물 리적 존재감"의 긍정이다(Bryson, 1983, p.95).

동아시아의 회화는 바깥 세상을 시각의 대상으로 이해하기보다 몰입의 개념을 묘사해왔다. 동양의 작 가는 손과 눈의 협력적인 역할에 역점을 두었으며 시 각 뿐만이 아닌 신체 전반의 감각을 통해 습득한 지 식을 인지하였다. 동아시아의 회화는 작가의 내면과 바깥 세상의 고유한 중첩에 대한 표현으로 인식되었 으며, 명암과 분위기에 사로잡히는 공감각적 경험을 유발하거나 바깥 세상과의 사사로운 촉각(tactile, haptic)을 환기시키고자 노력하였다. 창의성은 상호 작용에서 발생하는 것으로 이해하고 육체는 자신과 바깥 세계를 때개하는 그 중심에 있다고 보았다. 이 러한 경험양식은 예술 작품을 주시할 때에 개별 부분의 집합이나 분석의 대상으로 보는 것이 아니라 작가와 작품을 이우르는 전체를 본다. 동아시아 예술은 눈으로 보는 것 보다는 간접적인 관찰을 지향, 즉 육체를 통해 보는 방법에 관심을 기울였다.

지금껏 설명한 개괄적 문화 맥락을 통해 단색화를 본다면 서양의 모더니즘과 동아시아, 특히 한국의 전통적 요소가 혼성된 하이브리드라고 할 수 있다. 서양인의 눈에는 도막의 이설적인 활용을 통해 동아시아의 전통과 서양의 근대 미술을 염두에 둔진보적 의도가 보일 것이다. 근대 미술의 세계화라는 맥락 내에서 두드러지게 소재적이고 촉각적인 오브제, 그리고 행위적인 창작 요소는 전통적 동아시아적 통념을 회생시키고 서양의 세계관을 해체시키











1. 박시보 (Ecriture No. 10-72) 1972 판비스에 유료, 연발 194.5×260cm Image provided by Kukje Gallery Courtesy of the artist and Kukje Gallery 2. 운영군 (Burnt Umber & Ukramarine Blue) 1978 관련에 유료 66,7×82cm image provided by Kukje Gallery Courtesy of the artist and Kukje Gallery 3. 운영군 (Burnt Umber Ultramarine Blue 86-29) 1986 캠비스에 유료 300× 150×2cm 교원턴데미술관 제공

기 위한 저항 기점을 확보하려는 시도로 해석된다.

익숙한 다감각은 바깥 세상을 촉감하는 경험을 통해 전달되는데, 여기서 바깥이란 체화된 정신에 대한 고취된 깨달음이 있는 세상이다. 단색화 작가 들은 바로 그 세상, 전통적인 동아시아 사상의 심 부에서 영감을 끌어냈다. 그들은 공감각적 육체와 인지과정의 관계 사이에 긍정적인 균형을 바탕으 로 작업을 진행했다. 단색화의 표면은 촉감에 대한 인지를 기초로 하여 비교적 주관적이고 어둡고 순 간적인 인지과정을 소통하기 위한 장이 된다. 한국 의 전통 문화, 더 크게는 동아시아 문화의 중심에 자리잡은 전관적 변증법주의로부터 유추한 특성 이다. 결과적으로 단색화 작가들은 서구에서는 전 례 없는 재료 조작과 화면 활용을 시도하고, 그러 한 실험적 활동은 그 당시 세계 예술 무대의 패권을 장악해나가던 서구의 예술과 만나 교차하게 된다.

사고가 물질계의 '피부'에 체화된 것으로 보는 전판적 의식은 촉각의 중요성을 부각시킨다. 3차 원적인 세계에서 촉각은 시각보다 더욱 강력하고 정확한 의식을 지닐 수 있게 해준다. 건축이론가 유하니 팔라스마(Juhani Pallasmaa, 2005, p.10, 11)는 "시각을 포함한 모든 감각은 촉각의 연 장선이다."라고 말하면서 다음과 같이 덧붙인다.

감각은 피부 조직에서 분화된 것으로 모든 감각 적 경험은 촉각의 형태이며 촉각과 관련되어 있다. 촉각은 세상에서 비롯되는 경험과 스스로에게서 비롯되는 경험을 결합시키는 감각적 형태이다. 시 각 또한 촉각의 연속체로 융합 및 결합되며 이에 따라 나의 신체는 내가 누구인지 그리고 내가 어디에 있는지 기억할 수 있게 된다.

철학자 질 돌뢰즈(Gilles Deleuze)는 촉각이 '어 등' 가운데 생겨남을 일컬으며 데카르트의 말을 인용해 이는 "명료하고 분명한 지식"에 기반한 cogito에 치중되어 있는 서양의 세계관에 의구심을 풍게 한다고 말한다(1992, p.155), 하지만 실제로 어떠한 물체와 물리적인 접촉을 하는 것은 명확한 지식을 얻기 위해서이다. 촉각을 통해 확신을 얻고 불분명함을 해소할 수 있기 때문이다. 촉을 통해 지식을 촉적하는 것은 시각보다 더디겠지만

시각보다 거짓된 정보를 제공할 가능성은 매우 적 다, 시각은 인식되는 물체로부터의 공간적 분리를 통해 일반적인 개념 지식을 전달하지만, 촉각은 밀 접한 접촉을 통해 특정한 지식을 제공하기 때문에 신뢰감을 제공하기 때문이다.

촉각의 반응은 근접한 거리에서 그림을 감상할 때와 연관되지만 시각적 반응은 일정한 거리에서만 얻을 수 있다. 이러한 촉각 모드는 정면 또는 근접 감상이 필수적이며 이에 따라 눈과 손이 밀접한 결합을 이루게 된다. 들뢰즈는 이를 두고 "작품과 배경이 표면의 같은 위치에 놓여 있고 둘 사이의 거리와 우리와의 거리가 일치"하는 것과 같은 효과가 나타날 것이라고 말하고 있다(2003, p.123). 따라서 시각적 '촉각'은 신체의 움직임, 즉 신체의 위치, 자세, 그리고 균형과 관련된 자극으로 더욱 높은 체감적 수준에서 비롯되는 자기수용적 감각과 지각의 공감각적 본성에 대한 더 높은 의식을 받아들인다.

1970년대 한국에서 등장한 단색화는 한국의 예 숟가들이 서양의 자유로운 모더니즘을 접하면서 자신들의 고유 문화를 깨뜨리고 서양의 모더니즘 스타임을 모방하면서 이에 동화되고자 하는 맥락 에서 생겨났다. 이러한 의미에서 한국의 단색화는 전세계적으로 다양한 시기와 다양한 국가에서 일 어난 현상 중의 하나로, 조화로운 발전을 통해 이 어져온 전통적 예술과 문화, 즉 반복과 모방, 그리 고 표준에서 점점 벗어나는 모습과 전관적 체화 감 각을 종결한다는 신호이다. 단색화 예술가들은 '본석적' 인 서양 전통, 즉 예술적 자율성의 관점에 서 예술을 극히 주판적인 것으로 보고 표현의 자유 를 최대한 나타내야 한다는 관점을 받아들이기 위 한 절차를 도입하였다. 하지만 동시에 빠른 속도로 사라지고 있었던 '전관적' 인 한국 문화의 전통적 주요 특징은 고수하고자 했다.

따라서 단색화는 급속하게 진행되었던 서구적 근대화의 달레마라는 넓은 맥락에서 볼 수 있다. 1970년대와 1980년대 한국은 군사정권과 미국의 감시하에서 경제적 '기적' 을 이뤄내고 있었으며 이 러한 근대화 프로젝트는 한국 사회가 중요한 '분석 정' 목표를 합리화했다는 것을 의미한다. 서양에서 비롯된 자본주의 형태의 기술주도형 성장을 빠르 게 받아들여가는 사회 속에서 단색화 예술가들이 전통적인 재료와 과정, 그리고 기술을 부분적으로 도입하였다 할지라도 변증적인 개입을 지속하기에 는 역부족이었을 것이다. 아타스트 백남준은 이러 한 문제를 미리 자각하고 자신이 발명한 비디오 아 트를 작업하는 과정에서 기술을 통한 표현을 위해 자신의 모든 것을 바쳤다.

서양의 인지 양식을 지배하고 있는 데카르트 사 상은 자아, 즉 코기토(cogito)가 즉각적인 지성적 직관을 통해 실제적으로 인식할 수 있다고 본다. 따 라서 우리는 시각 외의 감각을 배제하고 오직 이성 을 통해서만 객관적인 본유관념(本有觀念 innate idea)에 대한 지식을 얻을 수 있다고 믿어야 한다는 것이다. 오늘날까지도 서양의 지배적인 패러다임 으로 이어지고 있는 시각 중심적 데카르트 세계관 은 공간을 등방적이고 직선적이며 추상적이면서 균일하게 본다. 마틴 제이(Martin Jay, 1988, p.11)는 '데카르트적 원근법주의' 가 모든 시각을 동일하고 보편적이며 초월적인 것으로 가정하기 때문에 그 어떠한 차이라도 오류 또는 결함으로 여 겨져야 한다고 보고 있다. 따라서 데카르트적 이원 론에서는 사고의 일부분으로서의 개념들이 신체에 서 비롯되어 경시를 받는 감각 및 감정과 대립하게 된다. 철학자 마크 존슨(Mark Johnson, 2007, p.216)은 이에 따라 지배적인 서양 패러다임이 "인 지와 의미가 상통하며 그렇기 때문에 속성, 기분, 그리고 감정을 무의미한 것으로 일축해버린다"(원 문은 이탤릭 체로 되어있음)라고 말하고 있다. 특히 이 같은 사실은 조형미술의 해석과 관련해서 약화 되고 있으며 존슨은 "의미를 전달하는 원리는 이미 지, 패턴, 품질, 색상, 그리고 영구히 계속되는 리듬 이다."(2007, p.216)라고 말하고 있다.

사이면 생각는 영국 작가이에 발된가이다. 그는 2009년 "Writing on the Wall: Word and Image in Modern Art/를 보았다. 2014 년 "Windbester Guide to Keywords and Concepts for International Students in Art, Media and Design,를 공개한으 이 2010년 "The Sublimer Documents in Contemporary Art, 등 편집된 다 있다. 그런 가인된 (Albert Camus: Osuwrec'이 9 등 5만부터 2개한다. 프로스 미리 Galorie Scrawinds에서 등장다.

dansaekhwa

# Tactile 'seeing' and Dansaekhwa painting

Simon Morley An Artist and Writer

The eyes wants to collaborate with the other senses. All the senses, including vision, can be regarded as extensions of the sense of touch - as specialisations of the skin. They define the interface between the skin and the environment - between the opaque interiority of the body and the exteriority of the world.

-Juhani Pallasmaa, 2005, p. 42

Such is the secret of his making: the painting is not before his eyes, but in his hands.

-Mikel Dufrenne, 1987, p.148

In The Geography of Thought (2005) the social psychologist Richard E. Nisbett argues that two distinctive world-views continue to determine the dominant cognitive styles of the West and East Asia, cognitive styles that are deeply inscribed within cultural traditions. The clear benefits to be gained from both explain their cultural recursiveness. The Western model prioritises what Nisbett calls 'analytic thought', which elevates the sense of sight over the other senses and "dissects the world into a limited number of discrete objects having particular attributes that can be categorised in clear ways" (2003, p.157). Processes of knowing involve separating into elemental parts and reorganisation into new wholes. Westerners value discrete, clear and distinct 'building blocks' for thought. Truth is understood to be bright and clear, and a mode of thinking is promoted that aims to be uninfluenced by personal feelings or opinions when considering and representing facts, ensuring grounds for a publicly verifiable objectivity that is freed from affect. The discursive approach predominates, and thought is understood to proceed to conclusions through logic, reason, and objective analysis, rather than through intuition or other mental processes. Because there is a differentiation of both intellect and psychology from the somatic dimension, the intellect is understood to inspect and process the visual field modelled on retinal images, and the sense of touch,

like the other senses, is relegated to an inferior status as a potential source of valid and valuable knowledge about the world. Indeed, the other sensible data of the world - colour, taste, sound, odour and touch - are downgraded due to their alleged delivery of a 'merely' subjective and private experience, and as these properties are also closely connected with the emotional and valuing tone of experience, emotions and values are also demoted. This fosters a intellectual attitude that is preoccupied with mental activity and values. As a result, this cognitive style prioritises experience that "lends itself to being captured in language". Epistemologically, 'analytic thought' leads to dualism, and ontologically to the notion of a self existing independently from the world it perceives. There is a separation of the 'cogito' or mind from the body, while metaphysically, this world-view fosters transcendentalism, and divides the world of matter from that of spirit.

While Western thought came to emphasise the importance of rational argument and analysis at the expense of other cognitive styles, it mediated the artist as someone separate from the world, fostering a sense of artistic autonomy and the idea that art is a subjective addition to the world. In contrast to the objectivity fostered in other epistemological fields, this subjective, 'creative' element was encouraged as a constitutive part of artistic consciousness, emphasising the idea of individual freedom of expression. Furthermore, the dominance of the visual, mimetic function occluded art's artifactual dimension, and so the dominant Western cognitive style encourages standing-back and the adoption of a detached attitude in viewing art. Indeed, because of the influence of such a narrowly visually-oriented culture a Western viewer isn't likely to spend much time consciously considering the 'lowly' sensations and their relationship to the imagination. We have been forcefully entrained to attend to a work of art's optical dimension and to spend time contemplating its relationship to intellectual, linguistic superstructures.

In contrast, what Nisbett calls the 'holistic thought' of East Asia seeks to incorporate into cognitive processes the data derived from an awareness of the body's position in time and space. It is more somatically oriented. More attention is paid to affect than in the West, to pathos as well as logos as a valid component of knowledge. This leads to the acknowledgement of the value of non-verbal understanding. 'Holistic thought' means non-duality or monism, which implies the notion of the self as existing in the midst of things rather than being external to them. East Asians, writes Nisbett, 'responds to a much wider array of objects and their relations, and [...] makes fewer sharp distinctions among attributes or categories," as more attention is paid to affect - to pathos as a component of knowledge, this leads to the acknowledgement of the value of non-verbal understanding. As a result, their experience of reality 'is less well suited to linguistic representation." (2003, p.211). Nonconceptual practical thinking is encouraged, which is fundamentally concrete, and 'holistic thought' considers what exists in relation to some material or physical form. Processes of knowing cannot be separated out into elemental parts and then re-organized into new wholes. Some important knowledge is thus construed in what to Westerners seems to be 'esoteric' or 'dark' terms. Epistemologically, this worldview leads to a non-dualistic or monistic basis for cognition. The self is immersed in a living, corporeal and participatory context, and distinctions between 'subjective' and 'objective' therefore have less value. Intimate connectedness is valued over individual independence and autonomy. Metaphysically, this world-view fosters the idea of an immanent spirituality, occurring in the here-and-now. In the East Asian world-view awareness of process predominates over the search for essences or fixed and finite forms, and this cognitive style fosters the search for complementarity rather than dissimilarity. It offers the subject a greater sense of being united with a transpersonal whole, for as it is somatically oriented, the self is regarded as immersed in a living, bodily and participatory context.

The Sinologist and philosopher François Jullien argues that these divergences in what he terms 'Chinese' and 'Greek' thought, are best understood through positing two profoundly different ways of conceiving of the subject's connectedness to the outside world: perception and breathing. "There are two ways in which my existence is continuously connected to something outside", Jullien (2009, p.134) declares: "I breathe and I perceive". As he explains (2009, p.124): "I can privilege the gaze and the activity of perception, the Greek choice, which led them to grant priority to a conception of reality as an

object of knowledge: the mind moves upward from visual sensation to the construction of essences, and vision is corrected, structured, and at the same time transcended by reason." As a result, writes Jullien (1995, p.218), "[o]ne could say - metaphorically, at least - that Greek thought was marked by the idea, at once tragic and beautiful, of 'measure' attempting to impose itself on 'chaos'."In contrast, the Chinese became sensitive early on to" the regular, spontaneous fecundity stemming simply from the alternation of the seasons" (1995, p.218), and as a result their conceptualisation of the world was founded not on the activity of knowledge but on respiration." (2009, p.134) Chinese philosophy and art proceeded "from the fact that I am alive, breathing inbreathing out." From this awareness "I deduce the principle of a regulating alternation from which the process of the world flows" (2009, p. 134).

As a consequence, East Asian painting was construed as opening onto a dynamic field of energy (called qi, gi or ch'i, as the Chinese is variously translated). Artists used techniques that to Western eyes seem explicitly designed to to emphasise the process of making, and often to demonstrate the relinquishment of conscious control. They proclaimed that they were creating an 'artless art', or the 'technique of no technique' as it was known in Taoism. In order to further the imaginative entry of the viewer into their work, paintings were often characterised by pronounced qualities of suggestive abbreviation and empty spaces, and by the juxtaposing of disparate, contrasting and imperfect elements which demanded that the viewer 'complete' the work. "When you paint", advised the Chinese scholar-artist Tang Zhiqi (c.1620), "there is no need to paint all the way, if with each brushstroke you paint all the way, it becomes common." (quoted in Jullien, 2009, p.72) The technique known as 'flying blank' developed, for example - the sparse hairs of a worn brush left unmarked spaces as it traversed the surface - while the style known as 'flungink' painting aimed to loosen the hold of fixed form and determined meaning through the artist consciously relinquishing control of the painting gesture.

What to Western eyes registers as lack of finish or refinement, sketchiness, and a sense of incompletion, were actually highly valued because qi was closely associated with expressions of spontaneity. To a much greater extent than Western art before the modern period, East Asian art points towards a depicted subject (a landscape, for example) but also towards the artist's own body, whose presence is recorded through the trace of the brush upon the physical substrate. A painting's substrate mediates a heightened awareness of time and space, and the artist makes the viewer feel as if he or she is watching

66 September 2014

dansaekhwa

them at work in 'real time' by involving them in a synesthesic experience. Such paintings employ what the art historian Norman Bryson (1983, p.94-95) terms the 'deictic' (meaning 'to show') mode - that is, they are contextual, and an image cannot be "taken in all at once, tota simul, since it has itself unfolded within the durée of process." A viewer is thus able to visually track the lapse of time and sequence through the traces that the painter has left on the substrate of paper or silk as if they have participated or witnessed the process of making. This implies a performative and indexical relationship between work and maker, an acknowledgment of the "carnal, corporeal body, with its gestures and physical presence" (Bryson, 1983, p.95).

Rather than understanding the world as primarily an object of vision, traditional East Asian painting expressed a sense of immersion. Artists emphasised the role of the hand and eye together, recognising knowledge gained through bodily perceptions in general and not just through sight. it fostered an attitude that saw painting as expressing an intrinsic overlap between self and the world of others, and aimed to evoke the synesthetic experience of being absorbed by tones and atmosphere, or of having an intimate tactile or haptic connection to the world. Creativity was understood to arise from interactions, and the body was centrally involved in mediating the self and the world. This way of experiencing does not see a collection of discrete parts to be divided up and analyzed when confronted with a work of art, but rather construes it as a whole linking maker and viewer. East Asian art was less concerned with looking with the eyes than with developing a kind of indirect observing - a looking through the body.

Approached from within this broad comparative cultural context, Dansaekhwa painting can be regarded as a kind of hybrid that borrowed traits of Western modernism and detoured them via traditional East Asian - and specifically Korean - ideas. These, to Westerners, heterodox uses of a painting's substrate makes it clear that the artists were aiming to evolve a practice in relation to traditional East Asian art as well as Western modern art. Indeed, within the context of globalised modern art, their specific focus on the markedly material, tactile object, and on the performative aspect of their work can be interpreted as aiming to produce points of resistance from which to both revitalise traditional East Asian conventions and also to deconstruct the Western world-view.

Multi-sensory intimacy, conveyed by the notion of a 'tactile' relationship to the world, one in which there is greater awareness of the embodied nature of mind, lies at the heart of the traditional East Asian thought upon which Dansaekhwa artists drew. They were working from within a consciousness bound closely to a more positive evaluation of the relationship between the synesthesic body and cognitive processes, and the surfaces of Dansaekhwa paintings become sites for the depositing of elusive indexical signs employed in order to communicate more subjective, 'dark', empathetic and transient cognitive processes grounded in greater awareness of tactile or haptic qualities derived from the holistic dialecticism central to traditional Korean and East Asian culture more generally. As a consequence, Dansaekhwa artists devised ways of manipulating materials and employing surfaces that have no real precedents amongst Western artists, while their practices intersect with Western art through being played out on a common art world stage which was becoming globally hegemonic during this period.

Holistic awareness of the mind as something embodied in the 'flesh' of the physical world draws attention to the importance of touch. The sense of touch or the haptic helps build a stronger and more authentic awareness of a three dimensional and temporal world than the sense of sight. Indeed, as the architectural theorist Juhani Pallasmaa (2005, p. 10, 11) writes: "All the senses, including vision, are extensions of the tactile sense". As he continues:

[T]he senses are specialisations of skin tissue, and all sensory experiences are modes of touching and thus related to tactility [...] Touch is the sensory mode that integrates our experience of the world with that of ourselves. Even visual perceptions are fused and integrated into the haptic continuum of the self; my body remembers who I am and where I am located in the world.

As the philosopher Gilles Deleuze notes, touch takes place within 'darkness', and this makes it suspect within a Western world-view committed to a cogito based on "clear and distinct knowledge", as Deleuze writes, quoting Descartes (1992, p.155). But, in fact, to make physical contact with an object is to gain clarification. Touching confirms and demystifies. The accumulation of knowledge gained through touch or the 'haptic' sense may be slower than through visual perception, but the sense of touch is more difficult to deceive. While sight facilitates a general conceptual knowledge through offering spatial detachment from what is perceived, touch verifies and brings conviction by providing specific knowledge revealed intimately through close contact.

In painting, a haptic response involves perception at close range, while the 'optical' necessitates viewing a surface from a certain distance. This haptic mode makes frontal or proximic viewing essential, and a rigid link is thus made between the eye and the hand. The effect will then be such that "the form and the ground lie on the same place of the surface, equally close to each other and to ourselves", as Deleuze writes (2003, p.123). Tactile 'seeing' thus brings into play a greater awareness of body movements, or proprioceptions - of stimuli relating to bodily position, posture and equilibrium that comes from a more immersive engagement - and of the synesthetic nature of perception.

The emergence Dansaekhwa in the 1970's, and in South Korea in particular, suggests a context within which some Korean artists encountered the liberating example of Western modernism and sought to break with their own heritage and to assimilate and emulate Western modernism's styles. In this sense, Korean monochrome painting is one of the many symptoms, manifested globally according to different time-frames in different countries, that signal the end of indigenous art and culture characterised by harmonious evolution - by repetitions, emulations and incremental departures from the norm - and by a sense of holistic embodiedness. But while Dansaekhwa artists adopted procedures and underlying assumptions from the 'analytic' Western tradition - such as seeing art in terms of artistic autonomy, as highly subjectivized and characterized by overt demonstrations of the freedom of expression - they also sought to cleave to key characteristics of the traditional 'holistic' Korean culture which were fast disappearing.

Dansaekhwa can thus be seem within the broader context of the dilemmas posed by rapid Westernized modernisation. The South Korea of the 1970's and 1980's was undergoing its economic 'miracle' under the watchful eyes of a military government and the United States, and this modernisation project also meant the rationalisation of Korean society around instrumental, 'analytic' goals. Within a society rapidly embracing the fetishes of the technology-driven capitalist version of progress promoted by the West it would be too much to hope that the dialectical engagements explored by Dansaekhwa artists through the partial deployment of traditional materials, processes and techniques could be sustained. The artist Nam June Paik seemed to have recognised this, throwing himself into the midst of the technological maelstrom, and in the process he invented video art.

Simon Morley is a British artist and writer who teaches at Dankook University, South Korea, He is the author of 'Writing on the Walt Word and image in Modern Art (2003), the editor of 'The Sublime: Documents in Contemporary Art' (2010), and co-author of the forthcoming Winchester Guide to Keywords and Concepts for International Students in Art, Media and Design (2014), His solo exhibition 'Albert Camus: Oeuvres' is at Galerie Scrawitch, Paris, 5 - 27 September.

## NOTES

Cartesianism, which still dominates the Western cognitive style, proposes that the self. or coato, is real and discernible through immediate intellectual intuition, and so we must distrust all the senses other than sight and believe that reason alone can provide knowledge of objective innate ideas. Within the ocular construction central to the Carlesian world-view - which remains still today the dominant paradigm in the West - space becomes isotropic rectlinear abstract and uniform. As Martin Jay (1988, p.11) observes, Cartesian 'perspectivalism' assumes that all sight is identical. universal and transcendental so that any differences must be deemed to be error or imperfection. The visual in painting is monocular, static, unblinking, saccadic (umping from one focal point to the next rather than panning) and disembodied, because the viewer is construed as standing outside the viewed scene and to be capturing an eternal moment (Jay, 1988, p.5-7). Thus in Cartesian dualism, concepts - as part of thought - are pitted against the senses and leelings, which are denigrated as fed to the body. As the philosopher Mark Johnson (2007, p.216) puts it, the dominant Western paradigm therefore "aligns meaning with the cognitive and thus dismisses quality, leeling, and emotion from any account of meaning" (italics in the original). This fact is especially debillating in relation to the interpretation of the plastic arts Johnson notes (2007, p.216), for here "It is images, patterns, qualifies, colours, and perceptual rhythms that are the principle bearer of meaning."

#### DECEDENCE

Bryson, Norman, 1983, Vision and Painting (Cambridge Cambridge University Press) Deleuze, Gilles, 1992, Expressionism in Philosophy: Spinoza, Irans. Martin Joughin (Boston: Zone Books, MIT Press)

\_\_\_\_\_\_, 2003, Francis Bacon: The Logic of Sensation, trans. Daniel W. Smith (London: Continuum)

Dufrenne, Mikel, 1987, in the Presence of the Sensuous Essays in Aesthetics, Mark. S. Roberts and Denis Gallagher, eds. (Atlantic Highlands, NJ: Humanities Press International, Inc.)

Jay, Martin, 1988, "Scopic Regimes of Modernity", in Hal Foster (ed), Vision and Visuality, (Seattle: Bay Press), pp.3-28

Johnson, Mark, 2007, The Meaning of the Body: Aesthetics of Human Understanding (Chicago and London: University of Chicago Press)

Julien, François, 1995, The Propensity of Things, a History of Efficacy in China (New York: Zone Books)

\_\_\_\_\_\_\_ 2009, The Great Image has no shape, or, On the nonobject through Painting (Chicago and London: University of Chicago Press)

Nisbett, Richard E., 2003, The Geography of Thought: How Asians and Westerners think differently\_and why (New York: Free Press)

Pallasmaa, Juhani, 2005, The Eyes of the Skin: Architecture and the Senses (Chichester John Wiley & Sons)